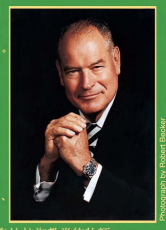


楴羅勃 (1918-2009)、是基督教遍及世界重要的發言。 他勤勉、注釋的教導方式、是依照寫成聖經的原文、和 鑒於歷史上的上下文。他以創新的字彙、例證、和聖經 的分門別類的系統、清楚地傳達神話語絕對可靠的真理 楴羅勃記錄的講道超過一萬一千小時、而且他著述超過 一百本書籍和小冊子、包含了大部份聖經章節。

楴羅勃畢業於亞歷桑那州大學(Phi Beta Kappa)、和達 拉斯神學院(summa cum laude)。他在神學院就讀時、 遇上第二次世界大戰、為服兵役受到拖延、期間他在美 國陸軍航空隊里、上升為中校。畢業後、於一九五零年 成為休斯頓比拉迦教堂(Berachah Church) 的牧師。他 廣泛的學術訓練、包括希臘文、希伯來文、神學、歷史、 和原文的評論、成為他在神學研究和教學這苛求的專業



上的基礎。經過五十三年忠誠的服務之後、楴羅勃退休為比拉迦教堂的牧師。

是崇拜神的表現、紀念他的恩典。恩典是所有神能為人做的事、 也可以保持他自己性格的一致。我們得救是本乎恩、我們靠著他 的恩典來生活、我們也靠著他的恩典來奉獻。感恩奉獻符合神的

標準和榮耀神。鳳恩奉獻需要聖靈的充滿、反映以恩為本、居留在魂裡的聖經教義、 和美德的愛心。沒有這些屬靈的動機、奉獻便沒有屬靈的價值。很多時候基督徒的 奉獻是被內疚、激動的情緒、或同儕壓力的脅迫之下進行。哥林多後書裡有兩章經 文是對奉獻的概念叙述得最為廣泛。這本書焦點集中在這些章節上、它表達神的恩 典的各方面、定義奉獻的正確動機和心理態度、並且舉例說明早期教會的咸恩奉獻。



各人要隨本心所酌定的,不要作難,不 要勉強,因為捐得樂意的人是 神所喜 愛的。 哥林多後書 9:7 楴羅勃牧師的基本書籍 建議閱讀的次序

神的計劃 三位一體 罪的奴隸市場 障礙 反彈,繼續前進! 與罪隔絕 信靠與安息的生命 聖靈與舊罪性的對比(尚未有中文版) 心理態度的動力學(尚未有中文版) 異端邪說(尚未有中文版) 神的指引 禱告 見證 浪子

# GIVING: GIMMICK OR GRACE?

## 奉獻:

是詭計還是以恩報恩?

R. B. THIEME, JR.

楴羅勃牧師



R. B.THIEME, JR., BIBLE MINISTRIES HOUSTON, TEXAS 楴羅勃聖經部

#### 財務政策

楴羅勃聖經部的任何材料是絕無收費。任何人渴望學習聖經都能獲得 我們的書籍、DVD、 MP3和CD、無需支付。神提供聖經教義。我 們愿意反映他的恩典。

楴羅勃聖經部是一個仰賴神恩的服務、完全以自動奉獻來經營。我們 任何的物件都沒有價格表。絕無金錢上的要求。當神的話感動信徒去 捐助的時候、他對圣經教義的散播有貢獻的優權。

最初出版為 Giving, Gimmick or Grace @ 1972, 楴羅勃牧師。

此書是從楴羅勃的講座和未經出版之筆記編製而成的。

要訂購這本英語版的書, 請接觸 R. B. Thieme, Jr., Bible Ministries (楴羅勃聖經部) P. O. Box 460829, Houston, Texas 77056-8829 www.rbthieme.org

未得出版者書面上的許可、不能複版或傳達本書之任何部分、不論任何的形式、或任何的方法、電子的或機械的、包括影印、錄音、或任何的資料儲藏和取回系統。

經文是取於中文和合本之英文標準版聖經,版權2008。被許可用。

美國印刷

2014年翻譯

#### 翻譯者

Ho-Mei M. Yeh 葉陳可薇 Debbie Y. Barnhart 斑克陳婉薇 被楴羅勃聖經部許可用。

要參閱翻譯的書籍,請到此網站www.chinagracemission.com

神的道是活潑的,是有功效的,比一切兩刃的劍更快,甚至魂與靈,骨節與骨髓,都能刺入、剖開,連心中的思念和主意都能辨明。 (希伯來書4:12)

圣經都是神所默示的,於教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的,叫屬神的人得以完全,預備行各樣的善事。 (提摩太後書3:16-17)

你當竭力在神面前得蒙喜悅,作無愧的工人,接著正意分解真理的道。 (提摩太後書2:15)

#### 聖經學理之探討

聖經學理是完全依照聖經原文翻譯出來的正體教義。教義視為屬 靈眞理之準則。教義是基督徒靈性上的滋養品 (馬太福音4:4)。

聖經教義的重要不可能是過份強調的 (詩篇138:2)。神命令基督徒從內心處改觀 (羅馬書 12:2)。這變化需要每日藉著學習和應用聖經教義來更新我們的心懷意念 (哥林多後書 4:16、 以弗所書 4:23)。

多年以來、楴羅勃牧師的查經班每日供應靈糧給會眾。出版物、D VDs、以及MP3 CD錄音的材料是絕無收費或負帶任何義務。聖經 教義目錄可向以下地方索取。

> 稀羅勃聖經部R. B. Thieme, Jr., Bible Ministries P.O. Box 460829 Houston, Texas 77056

## 目錄

| 序文            | V        |
|---------------|----------|
| 恩典是關健         | 1        |
| 教會年代信徒的特徵     | 2        |
| 奉獻不是什一之稅務     | 3        |
| 奉獻的原則         | 4        |
| 寬容的心理態度       | 5        |
| 自由意志的奉獻       | 6        |
| 恩待的特權         | 7        |
| 魂的活動          | 7        |
| 客觀的爱          | 8        |
| 從實例到應用        | 9        |
| 助於領悟的恩典設備的延伸. | 10       |
| 愛心的考驗         | 12       |
| 以恩為本          | 13       |
| 恩典原則的應用       | 14       |
| 互相支持的原則       | 15       |
| 對金錢適當的管理      | 16       |
| 聖靈充滿之必要       | 18       |
| 沒有壓力的奉獻       | 18       |
| 感恩奉獻與祝福有關     | 19       |
| 教義的動機         | 20       |
| 為奉獻而得的恩賜      | 20       |
| 加培感恩奉獻        | 22       |
| 承認恩典的權威       | 23       |
| 最大的禮物         | 23       |
| 附錄A: 恩典的教義    | 25       |
| 附錄B: 金錢的教義    |          |
| 附錄C:奉獻教義的概要   | 27<br>29 |
|               | 30       |
| 聖經索引          | 30       |

## 序文

在你開始學習聖經之前、如果你是一個在耶穌基督裡的信徒、你必須私自向父神承認自己的罪。

我們若認自己[已知]的罪,神是信實的,是公義的,必要赦免 我們[已知]的罪,洗淨我們一切的不義[不知或遺忘的罪]; (約翰壹書1:9)

你然後將會與神相交、被聖靈充滿、準備好從神的話語中學習聖經教義。

神是個靈,所以拜祂的,必須用心靈[聖靈充滿]和誠實[聖經的真理]拜祂。(約翰福音 4:24)

你個人若從未有相信主耶穌基督為救主、問題不是有否認你的罪。問題是有否 單單相信基督一位。

信子的人有永生; 不 [遵守命令去] 信子的人得不著 [永] 生, 神的震怒常在他身上。(約翰福音 3: 36)

#### 恩典是關鍵

奉獻是崇拜的一種表達、為了紀念神的恩典. <sup>1</sup>奉獻回顧最大的禮物、就是主耶穌基督。藉著基督、神自由地為全人類提供救贖的方法。

神愛世人,甚至將他的獨生子賜給他們,叫一切信他的, 不至滅亡,反得永生。(約翰福音 3:16)<sup>2</sup>

感謝 神,因他有說不盡的恩賜。(哥林多後書 9:15)

神仁慈的救恩和維持我們基督徒生命的恩賜 (腓立比書 4:19) 要求一個回應。 奉獻是其中的一個回應、藉此可以表達我們是以恩為本和感激神為我們所做的 一切。

奉獻不單是捐錢。奉獻是信徒一種崇拜的職責。崇拜取決於我們能否利用

<sup>1.</sup> 請看附錄A。

<sup>2.</sup> 本書的所有經文是引述於新美標準聖經 (NASB)。括弧內註釋反映在查經班教授中對新美標準聖經的翻譯加以詳細說明 (MP3 CD可從德克薩斯州、休斯頓、楴羅勃聖經部索取)。

神聖的資產提供給我們去學習聖經教義、導致靈性上的成長。<sup>3</sup>奉獻涉及魂和 心理態度的狀況、以及擁有的物質財富。

有關奉獻的誤解不斷地困擾著信徒。很多人奉獻、因為他們認為神是一個'精靈'。如果他們把足夠的金錢放進收集盤裡、神就會賜給他們所有渴望的東西。其他人捐錢可能是為了有助於減輕擁有財富的罪惡感、而許多人卻生活在貧困之中。捐出這筆錢的一部分給"宗教"可以減輕良心的不安。錯誤的動機和以恩為本的奉獻只差在一線之間。為了完全符合以恩為本來奉獻的模式、信徒必須了解他活在的年代的獨特之處。

#### 教會年代信徒的特徵

教會年代是當前的年代、從五旬節那天門徒領受聖靈時開始 (使徒行傳 1:8; 比較 2:1-4)、直至最後教會被提升 (帖撒羅尼迦前書 4:15-17)。<sup>4</sup>在以前任何的年代裡神從來沒有像這個年代一樣把這般的資產賜給每一個基督徒。這些獨特的特徵包括,藉著奉獻,紀念神恩的方法和動機。

- 1. 聖靈的洗禮確定我們與基督為一、並且把我們與他結合。不要與水的 洗禮儀式混淆、聖靈的洗禮、發生在我們相信基督的那一刻。"在基督 裡"、我們分享他的一切、他是的和他擁有的 (哥林多前書 12:13; 加拉太 書 3:26-28; 以弗所書 1:3-6; 2:5-6; 歌羅西書 2:10-12 )。
- 2. 聖靈永久居留在每一個信徒的體內 (羅馬書 8:9) 創造廟宇讓耶穌基督之 榮光顯現住宿在內 (哥林多前書 6:19-20; 哥林多後書 6:16)。 <sup>5</sup>基督向以 色列啟示自己以榮光住在帳幕裡、後來住在廟宇裡 (出埃及記 33:9-10; 民數記 16:42; 比較 約翰福音1:18)。但現在、因為"聖靈的更新"(提多書 3:5)、基督住宿在每一個信徒之體內 (約翰福音 14:20; 加拉太書 2:20; 歌 羅西書 1:27)。這就是為什麼信徒能反映他的榮耀 (哥林多後書 3:18)。
- 3. 助於領悟的恩典設備是一個不勞而獲的屬靈理解系統、在聖靈的充滿之下授權賦予每一個信徒、不管他的智商如何、都有能力去理解、學習和應用整個聖經教義的領域。請參閱稀羅勃、*The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版) (休斯頓: 稀羅勃聖經部, 2005), 3; *Christian Integrity* [基督徒的正直] (尚未有中文版) (2002), 89–120; *Reversionism* [靈性上的倒退] (尚未有中文版) (2000), 3–7。此後、對稀羅勃書藉的前後參照只將會引用作家、書名、出版日期(限於第一次的出現)、和頁數。
- 4. 年代是根據神行政管理的次序、把人類的歷史劃分為連續的年代、構成了神的觀點和神學對歷史的分釋。年代使信徒悉識得救後的屬靈生命。請參閱楴羅勃、*The Divine Outline of History: Dispensations and the Church* [神的歷史綱要:事件發生的次序以及教會](尚未有中文版)(1999),16–21。
- 5. 只有少數舊約的信徒暫時性地從聖靈處領受能力、為了領導、啟示、或其他一些不同凡響的服務(民數記 11:16-17; 士師記 3:10; 6:34; 11:29; 14:6; 撒母耳上 16:13;

- 3. 神、通過完成了的聖經、向信徒揭露他的指示、而不是通過夢境、異象、 天使的教導、或直接的啟示。<sup>6</sup>"基督的心意"都被寫下來了(哥林多)前書 2:16)。
- 4. 每一個信徒都是全職在基督徒的事奉上。無論我們的職業或生活中的角色是什麼、我們全是主耶穌基督的個人大使 (哥林多後書 5:20)。
- 5. 教會年代的信徒生活在基督的律法之下、作為廢除並取代摩西律法的先例(羅馬書 6:14; 8:2-4; 10:4)。摩西律法期望基督的來臨、揭露恩典的必要和恩典的源頭、耶穌基督親自完全地履行了摩西的律法(馬太福音 5:17-18; 加拉太書 3:23-26; 5:3-5; 比較 18; 希伯來書 8:13; 10:9)。現在、我們有一個明確蒙恩的生活方式、需要一個超自然的方法來執行 聖靈的充滿(以弗所書 5:18) 和盡量利用在魂裡的聖經教義(提摩太後書 3:16-17)。
- 6. 每一個信徒都是皇室祭司、在神面前代表自己(彼得前書2:5,9)。<sup>7</sup>我們當祭司的責任就是在靈性上成長到成熟的地步(以弗所書3:17-21;4:11-16;彼得後書3:18)。

奉獻、作為皇室祭司的職責、是信徒的一個特權。與基督結合的結果是、信徒已經領受了全部的屬靈資產去崇拜神。真正的崇拜起源於聖靈的力量(充滿)和包括主要學習、思考、並應用聖經教義。崇拜也包括表達在魂裡的聖經教義、通過祈禱、唱歌、守聖餐、和奉獻。

### 奉獻不是什一之稅務

不能分別奉獻和什一之稅務就表示不明白教會年代和以色列年代之間的差別。 奉獻是每個年代的職責、但什一之稅務只是在舊約以色列時才是適當的。

神命令以色列人付出十分之一的稅 (利未記 27:30-34)、是一種國家立稅的形式。"什一之稅"的意思是"十分之一"。在舊約時代猶太信徒和非信徒照樣被徵收十分之一的稅務。數量是人擁有的或收入的酬勞的十分之一。

什一的稅務有幾種:維護利未人的稅 (民數記 18:21,24); 國家節日和獻祭的稅: (申命記 14:22-27);每三年一次的稅、用於窮人和地方之貧困 (申命記 14:28-29)。三種稅或三種什一的稅!

撒迦利亞書 7:12)。這個從聖靈處領受的能力總有一天會失丟 (士師記 16:20; 撒母耳上16:14; 詩篇 51:11)、與聖靈永久居留在所有教會年代的信徒不同。

<sup>6.</sup> 楴羅勃、Canonicity [把經典列入為聖經的過程] (尚未有中文版) (1973) 。

<sup>7.</sup> 代表以色列人在神面前的是利未支派的一種專門的祭司職位 (出埃及記 29:9;

<sup>40:15;</sup> 申命記 18:1-5; 約書亞記 18:7)。請參閱楴羅勃、Levitical Offerings [利未祭] (尚未有中文版) (2004), 93-96。

舊約什一的稅務並不等於奉獻。奉獻超出了保養客戶國家以色列所規定徼納的稅款。<sup>8</sup>只有自由的選擇帶著正確的動機、才能帶來真正的奉獻。那動機、在任何的年代裡、都是以願意敬重神所提供的為中心。奉獻的原則可以在舊約的箴言中找到。

有施散[捐出大量]的,卻更增添[物質],有吝惜[金錢]過度的,反致窮乏。好施捨的,必得豐裕;滋潤人的,必得滋潤。

(箴言 11:24-25)

瑪拉基書也表示什一之稅務與奉獻無關。

人豈可奪取 神之物呢? 你們 [以色列] 竟奪取我的供物。你們卻說: '我們在何事上奪取你的供物呢?' 就是你們在當納的十分之一[有義務]和當獻的供物上[自願]。因你們通國的人都奪取我的供物, 咒詛就臨到你們身上。萬軍之耶和華說: 你們要將當納的十分之一全然送入倉庫, 使我家有糧, 以此試試我是否為你們敞開天上的窗戶, 傾福與你們, 甚至無處可容。(瑪拉基書 3:8-10)

什一的稅送入以色列的"倉庫"、或國庫、是當納的。未能支付是違法的。 摩西律法把屬靈和民間的職責兩者連合在一起。作為政教合一、由神親自統治 、以色列是唯一真正宗教和國家合一的國家。每一個公民、信徒和非信徒、都 有責任以什一之稅來支持國家。但是、只有信徒、作為崇拜的職責、才有適當 的動機自由去奉獻超出什一之稅務。

奉獻的原則在哥林多後書 9:7 找到、解釋說、信徒"要隨本心所酌定的[不是什一之稅務],不要作難,不要勉強,因為捐得樂意[有適當的動機]的人是神所喜愛的。"問題是心理態度。<sup>9</sup>在奉獻上信徒的態度應反映神對他的恩待。

#### 奉獻的原則

哥林多後書 8-9 是聖經中談及奉獻最廣泛的部分。從第7章最後一節開始、保羅說他有"信心"哥林多信徒會繼續對他所教導的教義作出回應。但在第8章的

The Divine Outline of History [神的歷史綱要] (尚未有中文版), 28-36.。

9. 稀羅勃、心理態度的動力學 (2000)。

<sup>8.</sup> 客戶國家以色列國是在神贊助之下的一個國家實體、是契約的結果、創造神和民族之間一個包含祝福的特殊的關係 (出埃及記 19:5-6; 何西阿書 4:6)。作為神的客戶國家、以色列被指定去形成、保存、傳播和履行寫聖經的責任。請參閱楴羅勃、

第一個希臘文字表示保羅並沒有信心哥林多人有能力去奉獻如同給予主。因此、他闡述了十五項感恩奉獻的原則、不僅適用於哥林多人、也適用於所有信徒奉獻給教會或神學院、佈道家或傳教士、基督教服務機構、慈善機構、家人、朋友、或作為一個奉獻的屬靈恩賜的職責(羅馬書 12:8)。<sup>10</sup>

- 1. 寬容的心理態度
- 2. 自由意志的奉獻
- 3. 恩待的特權
- 4. 魂的活動
- 5. 助於領悟的恩典設備的延伸
- 6. 愛心的考驗
- 7. 以恩為本
- 8. 對金錢適當的管理
- 9. 聖靈充滿之必要
- 10. 沒有壓力的奉獻
- 11. 感恩奉獻與祝福有關
- 12. 教義的激勵
- 13. 為奉獻而得的恩賜
- 14. 加培威恩奉獻
- 15. 識別恩典的權威

#### 寬容的心理態度

保羅一開始就建立了一個例子。哥林多人可以向貧困和被迫害的馬其頓人處學 習很多他們壯觀的慷慨行為。

弟兄們,我把 神賜給馬其頓眾教會的恩告訴你們,就是他們在 患難中受大試煉的時候,仍有滿足的快樂;在極窮之間,還格外顯 出他們樂捐的厚恩。(哥林多後書 8:1-2)

據歷史學家李維、羅馬人在這個時候已經把整個馬其頓摧毀。<sup>11</sup>然而、儘管在 羅馬人的手裡遭受貧困和極大的苦楚、馬其頓人仍慷慨捐助給在耶路撒冷裡有 需要的猶太信徒、以身作則、哥林多人可以從此吸取教益。在耶路撒冷的貧 窮基督徒需要援助才能生存、而保羅這封信是有關募集捐款為他們提供援助。

由於猶太人和外邦人之間傳統性存在著種族偏見、保羅不得不勸阻哥林多和耶路撒冷之間的對立。他向哥林多人敘述馬其頓人的例子。許多馬其頓人對猶太

<sup>10.</sup> 在得救的那一刻每一個信徒都領受了至少一樣的屬靈恩賜、由聖靈賦予。屬靈的恩賜是一種獨特的能力、使信徒一生都能在基督的身體裡執行特定的服務 (哥林多前書 2:11)。奉獻的屬靈恩賜使某些信徒付出超過正常奉獻的職責。

<sup>11.</sup> Livy, *Historiae Ab Urbe Condita* (History from the Founding of the City).

信徒沒有任何偏見。這些馬其頓人與神相交、即使在"患難中受大試煉的時候"仍展示出在靈性上成熟的觀點、"快樂"。他們對奉獻有正確的觀點。由於對主的愛他們捐助給這些在耶路撒冷貧困的猶太人、好叫他們能生存。此外、他們慷慨地奉獻給這個募集捐款、當自己還是在"極度的貧困"中。

馬其頓人帶着信心來奉獻,深信神的恩典會供應他們未來所需的。禮物不是用來賄賂神為了得着祝福,而是出自真正想懷念他的恩典,並且幫助其他信徒的需要。馬其頓人是以恩為本,真正奉獻的一種先決條件。只有通過以恩為本任何的信徒才能奉獻如同給予主。

來自馬其頓的募集捐款是很了不起的以致保羅反復的提到它(使徒行傳 24:17; 羅馬書 15:25-28; 哥林多前書 16:1-5; 加拉太書 2:10)。雖然貧困、馬其頓人大方地捐助、有著正確寬容的心理態度、而豐裕的哥林多人卻猶豫不決。哥林多人開始收集捐助、但從來沒有完成(哥林多後書 8:6)。 8-9章蓄意刺激哥林多人用以恩為本的態度來重新開始收集、並且給後代的基督徒立下先例。藉著他的勸勉、保羅建立了神的恩典和信徒的心理態度之間的一個重要的關係。

成熟的信徒、有聖經教義居住在他的魂裡、有持續的"快樂"或幸福。真正的幸福建立在真理上 (耶利米書 15:16; 約翰福音 13:17; 約翰壹書 1:4)。來自神話語的真理產生幸福和感激的容量、奉獻的動機 (約翰福音 17:13, 17)。除非認識和應用神的話語成為信徒的首要任務、否則幸福是短暫的、不能理解恩典的概念、而奉獻所反映的只是虛榮。

儘管逆境、馬其頓人的幸福是一種福氣、從他們理解神的恩典而來。他們對恩 典的應用帶他們去幫助那些有需要的弟兄們。*奉獻的意義在於送禮者的心理 態度、*而不是實際的禮物。這是奉獻自己。當你以一個感恩的心理態度來奉獻 、你反映神給你的恩典。

#### 自由意志的奉獻

我可以證明: 他們是按著力量, 而且也過了力量, 自己甘心樂意地 捐助, (哥林多後書 8:3)

感恩奉獻是信徒自由意志的職責、從來沒有被強迫或被施壓。情緒也不是感恩 奉獻的動機。換句話說、感恩奉獻排除了煽動一時的激情、培育內疚、爭取人 的認可、或者假定賄賂神為了得到祝福等等的詭計。人奉獻不是為了從神或其 他任何人處博得積分。基督徒奉獻唯一正確的動機是來自應用自己魂裡的教義

個別信徒的皇室祭司必須在意志和隱私下操作。這些都是自由的基本要素。奉獻要在私底下完成如同給予主、並且作為個人紀念神的恩典。

在第3節保羅證實、馬其頓人在奉獻上有正確的動機。他們以恩為本。他們的心理態度是他們犧牲奉獻給耶路撒冷教會的基礎。這份禮物來自神賦予他們的意志、儘管被剝奪和被迫害。沒有壓力。沒有強迫。沒有渴望任何的回報。

#### 恩待的特權

再三地求我們, 准他們在這供給 [奉獻] 聖徒的恩情 [特權] 上有份。(哥林多後書 8:4)

奉獻是一種特權。 "恩情"、是這奉獻的第三個原則的關鍵詞、指的是靠著神的恩典、奉獻的特權延伸到信徒。基督徒已經獲得反映神恩的特權、並且藉此榮耀祂。

墨守法規的人不明白這個道理。他試圖通過自己正義的行為來榮耀神、我稱之為屬人的善行。<sup>12</sup>他的態度反映自以為是、不是恩典。因此、墨守法規的信徒的奉獻是別有用心的:提升個人的聲望、獲得報酬或利益、減輕內疚感、或者減輕同輩的壓力。奉獻的特權-皇室祭司職位的職責-在這段經文是導源於兩個希臘名詞:χάρις(charis)、意思是"恩情"或"恩典"、和 διακονία (diakonia)、從中來的字"執事"。Diakonia通常是指當地教會的管理、但這裡指的是馬其頓的信徒一般的"支持"。這種特權只屬於信徒。

#### 魂的活動

並且他們所作的,不但照我們所想望[期望]的,更照 神的旨意[目的,設計], 先把自己獻給主, 又歸附了我們。

(哥林多後書 8:5)

雖然馬其頓人窮困潦倒、他們的奉獻遠遠超過保羅的期望。為什麼呢?因為"他們先把自己獻給主。"對於信徒、把自己獻給主意味著在靈性上成長。成長的結果是寬容的心理態度。"先"強調以恩為本是最為重要、馬其頓人魂的活動最為重要、而不是禮物。當一個信徒只是揭錢、<sup>13</sup>他所做的任何事非信徒都可以做到。這行動沒有屬靈的價值。

奉獻必須如同給予主來完成。這樣的奉獻獲得屬神的善行的地位。屬神的善行、與屬人的善行不同、是一個基督徒的工作、有本身和永恆的價值。只有屬神的善行神完美的標準才能接受。神提供必要的來滿足神的標準。祂的恩賜是聖靈的充滿和在一個人魂裡的聖經教義的真實、導致靈性上的成長。通過利用這些供應、當他奉獻的時候信徒產生屬神的善行。這是奉獻如同給予主。

<sup>12.</sup> 屬人的善行是慈善之作或信徒在屬肉體、在罪性的控制之下的行為(以賽亞書64:6)。屬肉體的基督徒的善行和由非信徒執行的善行沒有什麼區別。由信徒產生出來屬人的善行沒有屬靈的價值、在基督的審判或評價台前被燒掉、並沒有在天上的償賜(哥林多前書3:12-15)。請參閱楴羅勃、Rebound and Keep Moving![反彈、繼續前進!](1993), 8-9。

<sup>13.</sup> 請參閱附錄B。

居住在魂裡的聖經教義激勵所有真正的奉獻。教義激勵的奉獻是沒有心理態度的罪、如讚許的慾望、權力的慾望、內疚、恐懼、或傲慢。

奉獻如同給予主不是一次性、激動的供奉。相反地、它需要一個持續的過程、 是一種生活方式。這種內在的活動延伸到奉獻的公開活動。實際的禮物不是最 重要的;魂的狀態才是最重要。

您可能熟悉佈道家講逑的一些感動的故事、一個顯明的罪人戲劇化的轉變。雖然每個人都在歡欣鼓舞、流淚、奉獻盤立即傳過來。牧師甚至對主講的嘉賓說、"我們需要大量的奉獻、弟兄、你能說出一些鼓舞人心的故事嗎?"這是威迫和操縱。這是情感的奉獻。當信徒在這種壓力之下奉獻、動機是錯誤的。他們的奉獻對主來說是不算的。

馬其頓信徒實在是了不起。他們的奉獻是屬神的善行、因為他們被聖靈充滿。居住在他們魂裡的聖經教義激勵他們去奉獻。只有聖經教義對魂的影響提供適當的動力去奉獻。哥林多人、在另一方面、以前捐錢沒有以恩或教義為本。他們的奉獻是屬人的善行、"草木、[和] 禾秸"(哥林多前書 3:12)沒有屬靈的價值、將會在基督的審判台前被火燒滅(哥林多前書 3:13-15)。

#### 讓我們來總結一下:

- 1. 奉獻是紀念恩典。父神把他的兒子獻給全人類作為最終的恩賜。神完美的性格是這個禮物的基礎。<sup>14</sup>
- 2. 由於認識到神的恩典、信徒必須根據自己的心理態度來奉獻-從他魂裡的聖經教義。
- 3. 奉獻有一個明確的順序。首先是魂的活動、然後奉獻的公開行為。
- 4. 奉獻既是居住在魂裡的聖經教義的延伸、也是它的顯現。
- 5. 奉獻自己表達愛心和幸福的容量基於教義。
- 6. 感恩的奉獻不會使實際的禮物或送禮的人成為一個問題。
- 7. 從情緒化去奉獻無異於被送禮的人操縱和導致如這樣的以自我為中心的思維、"畢竟我已經為你做了這些!"或"我已經給了足夠的錢可以在這裡出點意見吧!"皇室祭司職位的奉獻是不附加條件的。

#### 客觀的愛

馬其頓人是外邦人、但"是他們樂意 [奉獻]" (羅馬書 15:27a) 給住在一個遙遠城市的猶太人、這些人大多數也絕對不會遇上。為什麼這些北方的希臘人對陌生人如此慷慨? 他們的慷慨反映出客觀的愛。<sup>15</sup>所謂"客觀"我的意思是指愛的對象甚至不需要相識、親密或友誼更不用說。客觀的愛強調送禮的人的性格、而不是收禮的人、並演示送禮的人的誠信。"彼此相愛"的命令 (約翰福音13:34-35; 約翰壹書 4:11)、指的就是這一類的愛。

- 14. 楴羅勃、*The Trinity* [三位一體] (2003); *The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版)、附錄A。
- 15. 楴羅勃、Christian Integrity [基督徒的正直] (尚未有中文版), 31-33。

相比之下、個人的愛側重於愛的對象的吸引力。個人的愛是保留給少數特殊的個別—如丈夫、妻子、家人、或朋友。個人的愛最終的表達是對耶穌基督。

在耶路撒冷許多猶太信徒遠離真理、在靈性上倒退 (使徒行傳 15:5; 21:18-26; 加拉太書 2:1-4)<sup>16</sup>。但馬其頓人履行命令以客觀的愛去愛他們。他們的奉獻紀念神對不值的全人類客觀的愛、派遣他的兒子為他們死 (約翰福音 3:16)。

此外、儘管在耶路撒冷的一些信徒當前在靈性上倒退與邪惡、馬其頓人向他們表現謝意、感謝客戶國家以色列在過去所作的貢獻。猶太人是神話語最初的保管人。神選擇猶太人的先知接受和寫聖經。教義最勁的傳播人是猶太人。基督自己是猶太人。藉著教義、外邦人從猶太人處受益不少、現在這些以教義為本的希臘人希望通過奉獻自己的錢給窮困的猶太信徒、以表達他們的謝意(羅馬書 15:26-27)。

#### 從實例到應用

我們現在離開馬其頓、去到哥林多人。哥林多人不是乞丐、但他們對奉獻有很多可以學習的。

因此我勸提多,既然在你們中間開辦這慈惠的事,就當辦成了。 (哥林多後書 8:6)

哥林多人需要聖靈的充滿、教義在魂裡、和客觀的愛。*Charis* 這個詞、從第4 節重複、表示恩典。奉獻是一種"慈惠的事"在沒有附带條件或噱頭之下完成。保羅知道哥林多人需要應用馬其頓人的教訓。

提摩太被派到哥林多去鼓勵他們要以恩為本、但哥林多人卻恐嚇他。提摩太的個性太隨和、他失敗了。他們把他趕出了城。所以保羅派他的難題解答人-提多

。提多是直接、絕不妥協、哥林多人對他響應積極。他們從他們的傲慢和屬肉 體的狀態恢復過來、描述在第一封書信中、並在靈性上前進以致到達他們要表 達自己以恩為本的地步。

在提多的看管之下、哥林多人已經開始奉獻支助在耶路撒冷的信徒。當提多離開之後、哥林多人再次陷入靈性上的倒退、奉獻也停止了。隨著他的歸來、恢復教義的灌輸和靈性上的前進、奉獻可能會繼續。但是、為了確保哥林多人沒有誤解或錯覺和沒有在壓力下奉獻、保羅刻意對耶路撒冷信徒的絕境保持沉默。他只是引述馬其頓人的例證。

16. 靈性上的倒退是在靈性上成長的任何一個階段上後退、通過長時間停留在屬肉體的狀態中和對教義作出錯誤的意志 (加拉太書 5:4)。 靈性上的倒退並不意味著失去救贖、因為沒有信徒犯的罪可以取消基督在十字架上救贖的工作。請參閱楴羅勃、Reversionism [靈性上的倒退] (尚未有中文版)。

雖然在物質上貧困、馬其頓人擁有巨大的屬靈財富。他們的奉獻是榮耀主的屬神的善行。現在哥林多人擁有同樣的機會。在第6節的開始、"因此"是用來從馬其頓人的奉獻轉移到哥林多人的奉獻。這個詞為什麼在這裡?它表示一個挑戰。哥林多人、藉著以恩為本的激勵、可以做出同樣的奉獻。此外、這個挑戰也關乎到教會年代的每一個信徒。用同馬其頓人一樣的動機來奉獻吧!

你必須把錢脫離奉獻的原則。你首先奉獻那些看不見、非物質的東西-就是在你魂裡的聖經教義。然後、可能導致各種形式的公開奉獻。奉獻的行為 成為反映你魂裡屬靈的財富。戲劇化地顯示在馬其頓人的例子上。

哥林多教會有豐富的財富 (哥林多後書 8:14)。但保羅沒有興趣挖掘他們財政的資源。他不會因為他們的財富、迎合他們。然而、他關心到他們的屬靈狀態。因此、保羅要堅定的對待他們、派提多到他們那裡去、他是隊裡最鐵石心腸的人。保羅希望能弄清楚、馬其頓人已經履行了奉獻的屬靈原則。哥林多人必須跟隨同樣的原則。

從"因此"這個過渡詞也明顯地看到以恩為本在奉獻上的測試。奉獻帶給你一個機會去評估自己是否以恩為本。每一次奉獻信徒都被測試、甚至如在領聖餐時、當神的話語被教導時都有恩典的測試。恩典的測試意謂神提供了一切、因此、你的回應取決於對聖經教義沒有功勞積極的意願-而不是取決於你屬人的能力。問題是:你有否使用在你的魂裡實際教義的資源通過測試、或者你不專心、失去正確的觀點?

#### 助於領悟的恩典設備的延伸

你們既然在信心、口才、知識、熱心和待我們的愛心上,都格外顯出滿足來,就當在這慈惠的事上[奉獻]也格外顯出滿足來。 (哥林多後書 8:7)

第五個原則、揭示奉獻是助於領悟的恩典設備 (GAP) 的延伸。哥林多人富有教義和金錢。神在物質上使哥林多人興旺正如他興旺了幾個初期的教會。他們有著屬靈 (哥林多前書 1:5) 和物質兩樣的財富-一個完美的組合、雖然屬靈的財富是更為有價值。哥林多後書 8:7 的三個介詞短語強調他們屬靈福氣的卓越價值。

希臘詞"在信心"、πίστις、pistis、是指從神的話語學習教義的方法。信心描述一個沒有功勞的领悟系統。對信徒唯一的要求是用積極的意志去聽牧師教導聖經教義。實際上是聖靈向信徒的靈教導他屬靈的真理。

我們所領受的,並不是世上的靈 [行為的依據],乃是從 神來的 [人的] 靈,叫我們能知道 神開恩賜給我們的事。並且我們講說這些事,不是用人智慧所指教的言語,乃是用 [來自] 聖靈所指教的言語 [人的靈的設備],將屬靈的話 [真理]解釋屬靈的事〔或作"將屬靈的事講與屬靈的人"〕。(哥林多前書 2:12–13)

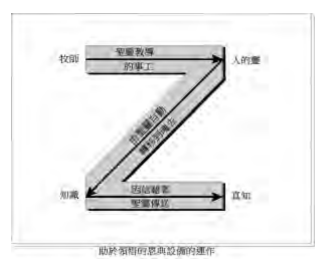
神作為信心的對象接受功勞。他給每一個信徒提供人的靈、聖靈和屬靈的真理、就是由牧師教導的聖經教義。加上積極的意志、這些資源是靈性上成長的方法。

在哥林多後書 8:7 "口才和知識"是分別為希臘詞 λόγος (logos) 和 γνῶσις (gnosis)。這些詞集中在助於領悟的恩典設備 (GAP) 的功能上。Logos 是在聖經裡的聖經教義。教義最初藉著聖靈的教導事工得到在學術上的理解、成為gnosis、"知識"。 因著信、pistis 在第一個階段、gnosis 轉換為 ἐπίνωσις (epignosis)、"真正的知識或理解" (以弗所書 3:19; 比較 提摩太後書 3:7; 彼得後書 1:3)。 $^{17}$ 換言之、epignosis (真知) 的教義是真實的。

Epignosis (真知) 裝備信徒對神的真理有一個徹底、實際的了解。聖靈循環這些理解到魂的良知、詞彙、規範和標準、以及觀點。在生活環境中應用的教義僅來自 epignosis (真知)。

助於領悟的恩典設備有三種技術名詞、可以在第7節中找到: logos (教義)、gnosis (知識)、和 pistis (信心)。"熱心"意味著 epignosis (真知) 激勵哥林多信徒。

"在愛心上"指的是美德的愛<sup>18</sup>、揭示哥林多信徒成長了。在這個時候、他們有足夠的成熟 (對神個人的愛) 去遵守聖經的命令去愛所有的信徒 (客觀的愛)。 不論耶路撒冷的信徒是否值得被愛不是一個問題。美德的愛隨著應用教義而來 、它激勵感恩奉獻。



17. 梓羅勃、*Christian Integrity* [基督徒的正直] (尚未有中文版), 106-8; *Reversionism* [靈性上的倒退] (尚未有中文版), 3-7; *Mental Attitude Dynamics* [心理態度的動力學] (尚未有中文版), 1-2, 53-57。

18. 美德的愛是出自没有被情感激勵的魂、它是藉著聖靈的充滿和在魂裡儲藏最高量的教義而獲得的。美德的愛表現在對神個人的愛和在對全人類客觀的愛上。它是一種心理態度、是靈性上成熟的信徒的特徵、他擁有誠信、有生命、幸福、以及個人愛情關係的容量。 請參閱楴羅勃、*Christian Integrity* [基督徒的正直] (尚未有中文版), 144-50。

哥林多人已經在屬靈上富足。但在這個時候、他們屬靈的財富延伸到感恩奉獻、就只是一個潛力而已。就要取決於他們的決定。一致積極的意志和吸收教義會帶來基督徒生命中的穩定。屬靈的穩定需要穩步前進。從堅持學習教義得來的前進推動力是穩定的因素。穩定並不意味著你做的永遠都是正確的事情、但它確實意味著不管你失敗了仍然繼續。這就是保羅給哥林多人的信息、他們回應了。穩定把潛在的感恩奉獻變成真正的感恩奉獻。

奉獻和一致運用GAP (助於領悟的恩典設備) 之間的關係、可以總結為以下幾點:

GAP (助於領悟的恩典設備) 之間的關係、可以總結為以下幾點:

- 1. 基督徒的奉獻是穩定的屬靈生命的延伸。
- 2. 穩定是從日常運用 GAP (助於領悟的恩典設備) 得來的。
- 3. 因此、奉獻是一致運用 GAP (助於領悟的恩典設備) 的延伸。

哥林多人是一致到一個地步、但至今他們還沒有感恩奉獻來跟上。他們必須用 自己的自由意志來奉獻、沒有屬人的善行、屬人的能力、屬人的觀點、屬人的 心機、或在壓迫之下。

在這背道的日子裡、信徒對一致有一個明確的機會 - 一致性地吸收神的話語。你奉獻自己、因為你在學習聖經教義上是一致的!

#### 爱心的考驗

我說這話,不是吩咐你們,乃是藉著別人[馬其頓人]的熱心試驗你們愛心的實在。 (哥林多後書 8:8)

保羅沒有向哥林多人定下法規、也不要求他們符合馬其頓人的贈品。相反地、第8節提醒哥林多人基督徒的奉獻是愛心的奉獻、而不是法規的奉獻。法律要承擔義務、但愛心激勵。因此、第六個原則、揭示奉獻是考驗信徒對主的愛的直誠。

保羅没有強迫哥林多人去奉獻。"我說這話、不是吩咐你們"的意思是、他們奉獻不是因為是一個命令。許多活動都是聖經吩咐要做的、如聖靈的充滿、聚在一起、學習和運用神的話語、彼此禱告、在恩典中成長、彼此客觀地相愛。但奉獻不是個命令。<sup>19</sup>奉獻是用神的觀點來思考的結果、聖靈的充滿、屬靈的激勵、和學習、接受、和應用聖經教義的產品。當這種屬靈的推動力存在時、奉獻就此發生作為一種美德的愛的回應。人類的威迫、複雜的內疚、或讚許的渴望導致強迫的奉獻、不是愛心的回應。奉獻必須始終是信徒愛心的表達和對神的恩典的回應。

19. 在馬太福音 19:21、馬可福音 10:21、和路加福音 18:22 裡對少年財主的命令不是意味著那是奉獻的一般原則。相反地、該命令的目的是要表明、這個猶太貴族沒有遵守摩西的律法: 他没有愛人如己、他崇拜一個假神 (金錢)。沒有人能守律法得救。這個統治者沒有回應"捐助給窮人"的號召、只是指出、他的財富防礙他選擇耶穌的決定。同樣、路加福音 12:33-34 也不是一個奉獻的原則、但是用來烘托神聖財富的持久性與人類財富的短暫。

馬其頓人奉獻的關鍵是他們美德的愛。這就是為什麼保羅說、"藉著別人的熱心"、即是藉著馬其頓信徒的勤奮應用聖經教義。馬其頓人是一個很好的例子、因為他們貧窮、但是他們被魂裡大量的 *epignosis* (真知) 激勵。

"證明"、或試驗是一個評估、是為了批准而進行的。正如一個分析家的測試才 批准礦石、合金貴金屬的純度、奉獻是神設計來測試和批准你動機的純潔性。 奉獻評估你對主的愛的真實。你如何表達那個愛?你可以通過應用居留在魂裡 的聖經教義表達出來(腓立比書 1:9: 3:7-8)。

擁有居留在你魂裡的教義的唯一方法是通過一致的運用 GAP (助於領悟的恩典設備)。你不可以愛神、除非你了解神。你對他了解越多、就越能愛他。你只能從聖經教義中顯示的他來了解看不見的神。你一致地領悟教義就會產生越來越多的容量去愛他。通過靈性上的成長 (彼得後書 3:18)、美德的愛成為你的動機。真誠的奉獻是來自這個動機。

在第8節、保羅強調從美德的愛激勵出來的奉獻之重要。在過去、哥林多人把優先之事顛倒了;他們把金錢看得更有價值。富裕的人往往強調自己的財富、但保羅強調屬靈的財富、在魂裡的 *epignosis* (真知) 教義的資源。因此、在奉獻上有美德愛心動機的存在是基督徒生命中個人推動力的私人指示。

#### 以恩為本

你們知道我們主耶穌基督的恩典; 他本來富足, 卻為你們成了貧窮, 你們因他的貧窮, 可以成為富足。(哥林多後書 8:9)

在你可以充分了解奉獻的原則之前、你必須熟悉恩典的原則。奉獻始終是一個恩典的活動。感恩奉獻與世俗的奉獻成對立。在世俗的系統之下、人們奉獻是為了獲得一些回報 - 受到關注、打動別人、與別人競爭、減輕複雜的罪惡感、滿足一種情慾的模式。

第9節把恩典的教義和我們主耶穌基督聯上。他在十字架上的工作、白白的救 贖恩賜、都體現了恩典。相信他的人和他的工作是以恩為本的開始。

第二句片語、"他本來富足"、表示耶穌基督的地位是永恆的神。基督是永遠富裕的!然而、因為有你、信徒、他來到貧困的地步。指的主要不是道成肉身、而是十字架、在神聖的審判之下基督真正變得貧困。他奉獻了他的一切;他奉獻了自己! 這是他自願的行為、是被他美德的愛心激勵的。

當基督捨己在十字架上、誰是這個偉大愛心的禮物的接受者? 就是你! "叫你們因他的貧窮、可以成為富足" 意味着神恩供應的一切、從得救的那一刻起、繼續至永恆。<sup>20</sup>神整個計劃從始至終都是以恩為本。我們得救是本乎他的恩典(以弗所書 2:8-9)。我們依靠他的恩典生活 (加拉太書 5:22-25); 我們靠着他的

<sup>20.</sup> 請參閱附錄A、 第5點。

恩典事奉 (哥林多前書 15:10)。我們得救後這輩子無論做什麼都是恩典的問題、也包括奉獻。當你明白神處事的操作方式、並且把它應用到你的生命中、你就成為以恩為本。以恩為本的奉獻、因此、符合神的計劃。

如果你遇到一群信徒施壓力給你去奉獻、他們擁有一些噱頭、欺詐你的錢、談到什一之稅務、他們的做法與恩典不一致。基督徒的生命設計是一致的 - 一切都是恩典!奉獻必須是對神、不是對人。

你必須對感恩奉獻虛假的想法警惕。有人可能會想、"好吧、如果我打算依靠 恩典來奉獻、我應該奉獻我的一切"。這是錯的!奉獻多少是你和神之間的決 定、個人判斷的問題。感恩奉獻從來沒有建議你去剝奪自己或者你親人生活的 必需品。感恩奉獻要求適當的動機、不是剝奪。

第9節的財富、包括了很多在世和永恆恩典的祝福、是信徒在得救時接受的。此外、還有特別的恩典財富提供給每一個信徒、不過只是潛在性的。<sup>21</sup>這些財富需要魂的容量、通過靈性上的成長才能發展出來。容量越大、主便把越多的特殊的神聖祝福賜給信徒。

#### 恩典原則的應用

我在這事上把我的意見[基於教義]告訴你們,是與你們有益,因為你們下手辦這事,而且起此心意已經有一年了。

(哥林多後書 8:10)

第10節開始了一個轉移、從在第9節學習的教義原則轉移到建議哥林多人去應用這原則。保羅没有要求他們依着去做。他提出建議是基於教義的原則。發出命令就是把保羅的動機成為哥林多信徒的動機。哥林多人的動機必須來自他們的魂。他們必須自己應用教義。

當奉獻是一個命令、奉獻不再紀念恩典。但是、奉獻應該總是自由意志的問題。哥林多人只需回頭看第9節的模式:"你們知道我們主耶穌基督的恩典"。主白白賜給哥林多人一切。只有白白的付出、恩典才存在。哥林多人必須應用這個原則。

第10節有兩個不定式的動詞表達了目的: "起此心意" 和 "辦"。兩者都與奉獻有關。奉獻的願望必須激勵其行動。"起此心意" 指示美德愛心的存在。理解並且應用聖經教義的信徒、發展了愛心的容量、渴望去奉獻。無論他居然有本事去奉獻與否、這願望一直居留在他的魂裡。

如今就當辦成這事。既有願作的心,也當照你們所有的去辦成。 (哥林多後書 8:11)

最終、在某個時間、奉獻適當的動機最後做成了蓄意的行動。哥林多人"在一年前"開始了他們的奉獻。一年後、奉獻的願望仍然存在。現在、保羅鼓勵哥林多人去完成這個奉獻、依照他們的"能力"去捐助。這預料到第12節。奉獻的"能力"不是依賴於物質財富、而是屬靈的動機。

21. 對於這些特殊恩典財富的進一步發展、請參閱楴羅勃、*Christian Integrity* [基督徒的正直] (尚未有中文版), 61-63, 205-6; *Dying Grace* [死亡的恩典] (尚未有中文版) (2004), 32-41; *The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版), 33-36。

因為人若有願作的心,必蒙悅納,乃是照他所有的,並不是照他 所無的。 (哥林多後書 8:12)

什麼是何時都 "有" 的? 你未必總是有錢、但你可以總是有奉獻的依據 - 就是動機基於在你魂裡的教義。這個 "願奉獻的心" 把重點從贈品換成你個魂的屬靈狀況。這個條件字句、"若有願作的心"、而的確是有的、指示哥林多人有顯著的變化。他們現在要自願去奉獻、根據他們的以恩為本。

現在假設、當奉獻收集的時候、你身無分文。或者你只有足夠支付帳單的錢或 勉強夠買幾天的食物。你應該怎麼做?當然是付你的帳!供應自己和家人的需求!

人若不看顧親屬, 就是背了真道, 比不信的人還不好。不看顧自己家裡的人更是如此。(提摩太前書 5:8)

你明白這點嗎?當收集奉獻時、你没有多餘的資金、如果你發展了美德的愛心、在本質上你是付出了。

#### 互相支持的原則

我原不是要別人輕省,你們受累,乃要均平,就是要你們[金錢上]的富餘,現在可以補他們的不足,使他們[有牧師教師恩賜的人]的富餘,將來也可以補你們的不足,這就均平了。

(哥林多後書 8:13-14)

恩典的神聖資產、如聖靈住宿在內、神的義在得救時之輸入(哥林多前書 1:30; 哥林多後書 5:21)和屬靈恩賜的至尊分配(哥林多前書 12:4-7)、在神面前樹立 基督徒的平等。但保羅在13-14節指的不是這種平等。他是在致力於信徒之間 平等的概念。

保羅不是在促進早期基督徒的社會主義、"劫富濟貧" 虛偽的平等。平等並不意味著全部擁有相同的數量。相反的是、保羅尋求信徒之間的互相支持、為了進一步推進在基督的身體裡靈性上的前進。

明顯地、哥林多人假設他們不得不負起財政的擔子、不僅對耶路撒冷的教會、 也要對所有的教會、這樣便會負擔過重了。一些基督教的組織利用富有和慷慨 的施贈者的事並非罕見。所以保羅解釋為什麼一個慷慨的奉獻在這個時候是必 要的。哥林多和耶路撒冷的信徒都有對方所需的。屬靈恩賜的協力合作將要發 揮作用提供兩個教會的需要。

哥林多人缺乏一個常任的牧師教導他們教義。反過來、耶路撒冷教會正在訓練 幾個年輕人、有一天會滿足哥林多和其他地方教會在屬靈上的需求。耶路撒冷 教會需要錢支持些人在他們訓練的過程中。哥林多有錢; 耶路撒冷有人。

因此、給耶路撒冷收集是符合每一個信徒的平等機會去使用屬靈的恩賜、如奉獻、行政管理、基督的身體內的幫忙。作為回報、哥林多和其他教會會接受一

致的教義教導。今天同樣的原則存在、神學院預備牧師的人材。支持這些人和機構的教會將會在未來接受教育和屬靈的領袖。

作為平等的例證、保羅引用出埃及記 16 在曠野嗎哪的事。

如經上所記: "多收的也沒有餘,少收的也沒有缺。" (哥林多後書 8:15)

神供給以色列人嗎哪、因為他們抱怨飢餓 (出埃及記 16:2-3)。他們賺不到、也不應該得到這樣的扶助。嗎哪絕對是恩典的供應。

根據神的命令、以色列人只能收集足夠一日所需的嗎哪。因為個人的胃口和家庭大小不同、一些收集多一點而一些收集小一點。但是、"及至用俄梅珥[體積的量度]量一量、多收的也沒有餘、少收的也沒有缺"(出埃及記 16:18a)。每人都有充滿他一天容量的數量。神在曠野持續供應食物來多次提醒以色列人有關恩典。保羅現在介紹這幅恩典的畫面、用以保證所有信徒將獲得聖經教義來填補他們的需要。

這個例證是適當的、因為它涉及日常生活的扶助、是耶路撒冷的基督徒非常需要的。哥林多人的感恩奉獻可以填補這個需求。現在哥林多人要知道到恩典也延伸到他們那裡。正如神供應嗎哪給以色列、救濟耶路撒冷貧困的信徒、通過教義激勵哥林多人去奉獻、他也會提供哥林多和其他地方屬靈的需要、通過耶路撒冷人的回報。雖然信徒參與了這個互相支持的活動、最終還是神的恩典負起這個責任。

多謝 神[的恩典], 感動提多的心, 叫他待你們殷勤 [勤奮應用教義], 像我一樣。(哥林多後書 8:16)

在這節經文裡恩典只屬於神。你回應神的恩典、但你沒有發明它。在整個人類歷史中、沒有人炮製恩典。恩典表達神的性格和他對人類的政策。神不斷的施恩、因為恩典象徵他。而且、由於恩典屬於他、奉獻也屬於他。當你慷慨奉獻時、因此、你就是同意神的方法。你奉獻是基於你理解他的性格、欣賞他的運作方式。奉獻從不是設計來從神處取得東西。奉獻是設計來表達你已經有了來自神的東西 - 恩典。

#### 對金錢適當的管理

奉獻的下一個原則、在19-24節中找到。但在16-18節、保羅停下來說到提多的 隊員。到現在為止、我們只知道保羅打發提多到哥林多的使命。然而、在第18 節、我們發現有第二個隊員。

他 [提多] 固然是聽了我的勸,但自己更是熱心,情願 [意志] 往你們那裡去。我們還打發一位兄弟和他同去。這人在 [傳] 福音上得了眾教會的稱讚。(哥林多後書8:17-18)

該文並沒有具體地說出提多同伴的名字、只是說他在"眾教會中"是知名的。 此外、22節提起了第三位不透露姓名的隊員、所以保羅一共打發了三名。這第 三個隊員是高素質的。那段經文指出、他已經在多次的場合中通過測試、保羅 非常信任他。

不但這樣,他 [提多的同伴] 也被眾教會挑選和我們同行,把所託 與我們的這捐貲送到了,可以榮耀主,又表明我們樂意的心。這就 免得有人因我們收的捐銀很多 [處理大量的金錢],就挑我們的不 是。我們留心行光明的事,不但在主面前,就在人面前,也是這樣 。 (哥林多後書8:19-21)

現在奉獻的第八個原則:金錢奉獻給主的事工必須管理妥善。提到提多的夥伴就是要專注於這個職責。他不僅在傳播福音的事工上得到認可、也被許多教會揀選出來與保羅同行、協助管理奉獻。他不是保羅小圈子中的一員、只有對保羅負責、是吹毛求疵的人可能指控的(哥林多後書8:23)。他是一個眾所周知的信徒、有良好的聲譽、有他身臨其境會增強哥林多人對攜帶奉獻到耶路撒冷的信心。

管理資金的信徒必須榮耀主-就是說、他們必須有願意的心、良好的動機、和在靈性上成熟。因此、管理教會金錢的人必須滿足某些要求:

基督徒的誠信、智慧、提供明智的建議、會眾所任命的。聖經教義激勵管理員。他履行這一職責的能力取決於他管理的屬靈恩賜 (哥林多前書 12:28)、並且取決於他對神恩的熟悉和對基督的愛的容量。

此外、當資金由多過一人以上來管理、欺騙或挪用的可能性、會大大降低。處理金錢的程序應該提前安排妥當、以確保安全和奉獻得到誠實的分佈。

我們又打發一位兄弟同去。這人的熱心,我們在許多事上屢次試驗過。現在他因為深信你們[哥林多人],就更加熱心了。 (哥林多後書8:22)

此時保羅已經讚揚過他隊裡的三名男子。他們全都有良好的資格來支配大筆的 金錢。沒有提出隊裡的第二和第三個隊員的名字、是強調恩典的事工、而不是 人物。在管理地方教會財政的事務上、許多治理上的無名士和英雄、都是用主 喜悅的方式來完成工作。神知道所有處理這類事務的人。

論到提多, 他是我的同伴, 一同為你們勞碌的。論到那兩位兄弟, 他們是眾教會的使者,是基督的榮耀。所以你們務要在眾教會 面前顯明你們 [美德的] 愛心的憑據, 並我所誇獎你們的憑據。

(哥林多後書8:23-24)

顯示美德的愛的一種方法是奉獻。這兩節經文追憶起第六個原則、愛心的考驗。每次奉獻你都被考驗 - 不是你貢獻多少、而是你奉獻的態度。神設計奉獻來考驗你對他、以及對其他信徒的愛心的容量。每當你奉獻如同給予主、你就是表達美德的愛心。真正的奉獻無法與美德的愛分開。

#### 聖靈充滿之必要

論到供給聖徒 [在耶路撒冷] 的事,我不必寫信給你們,因為我知道你們樂意的心,常對馬其頓人誇獎你們,說亞該亞 [希臘南部的] 人 [心理上] 豫備好了,已經有一年了,並且你們的熱心激動了許多人。但我打發那幾位弟兄去,要叫你們照我的話豫備妥當,免得我們在這事上誇獎你們 [哥林多人] 的話落了空。

(哥林多後書 9:1-3)

哥林多人之間屬肉體的狀態阻礙他們完成在一年前開始的奉獻。屬肉體的狀態意味著與神失去相交、因為有未承認的罪。所有信徒週時都會犯罪(約翰壹書1:8,10)。既然神不可以與在罪惡狀態中的信徒相交、他設計了一個符合恩典的方法來重建失去的相交。

在哥林多人能再次為主承擔這個工作之前、他們必須反彈或私自向神說明自己 已知的罪。<sup>22</sup>

我們若認自己[已知]的罪,神是信實的,是公義的,必要赦免我們的罪,洗淨我們一切的不義[不知的罪]。 (約翰壹書 1:9)

承認已知的罪的結果是"一切的不義"都得到寬恕和潔淨、恢復聖靈的充滿。與神相交是屬靈的絕對狀態、只有藉著聖靈充滿的方法才能發生 (加拉太書 5:16; 以弗所書 5:18; 比較 哥林多前書 3:1-3)。每當一個信徒犯罪、他便失去了相交。因此、每當信徒犯罪、他必須使用反彈。

聖靈的充滿授權所有推動力和靈性上的成長 (彼得後書 1:3)。保羅寫1-3節的時候、哥林多人把反彈成為他們首要解決問題的工具。每當他們犯罪、他們學會了從肉體的狀態快速地返回到屬靈的狀態。在聖靈充滿之下、他們恢復了屬靈的推動力、並準備繼續奉獻。事實上、哥林多人的"熱心 [推動力]"是這麼的一個模範保羅要向馬其頓人誇獎它。

第九個原則、那麼、就是所有的奉獻都需要與神相交。如果一個人奉獻沒有聖靈的充滿、不可能有正確的動機。這是一個非常簡單的原則:如果奉獻盤傳過來、而你是失去相交、一是把盤傳過去、一是反彈後才奉獻。聖靈的充滿是感恩奉獻的唯一依據。

#### 沒有壓力的奉獻

22. 楴羅勃、Rebound and Keep Moving! [反彈、繼續前進!], 19-21。

萬一有馬其頓人與我同去,見你們沒有豫備,就叫我們(不是說你們)所確信的,反成了羞愧;你們羞愧,更不用說了。因此,我想不得不求那幾位弟兄先到你們那裡去,把從前所應許的捐貲豫備妥當,就顯出你們所捐的,是出於樂意,不是出於勉強[錯誤的動機]。 (哥林多後書9:4-5)

保羅假設奉獻將快完成、因為提多上次的探訪造成的一個願意的心理態度。在這個時候、完成只是個潛力。在馬其頓那裡保羅曾經提到哥林多是奉獻的一個傑出的例證。但例證是不成功的、除非他們完成他們的奉獻如同給予主。如果馬其頓人發現奉獻尚未完成、保羅和哥林多人就成了羞愧。他們犯上扯謊之罪

保羅要確保金錢之奉獻不與羞愧或壓力有關。他並沒有使用"羞愧"作為提取 "捐資"的策略。那些奉獻是"事先的承諾"、出於美德的愛、不是出於"勉強"。

保羅有禮地提醒哥林多人、他們需要跟進他們的承諾、完成奉獻。這是遵守神聖的命令、為了榮耀主和維護在人們當中的榮譽 (哥林多後書 8:21)。他不想有任何最後一分鐘、勉強的奉獻。因此、提多的隊員會為哥林多人"事先"安排、好叫他們沒有壓力、有餘地來完成他們的奉獻。信徒應該具有隱私和自由去奉獻如同給予主-不是在脅迫或騷擾之下。

#### 感恩奉獻與祝福有關

少[吝嗇地]種的少收,多種[感恩奉獻]的多[祝福]收,這話是真的。(哥林多後書 9:6)

第6節陳述第十一個原則:應用神所賜的恩典和教義原則的信徒、還會獲得奉獻的資源。這並不保證優秀的物質財富、也不是"捐多得多"。相反地、保羅強調祝福的源頭、和一個感激來源的態度、而不是奉獻的總額。為了傳達這個意思、保羅用播種和收成的比喻。哥林多人需要被提醒的是感恩奉獻就像播種、將會收穫到豐富的祝福(哥林多後書 9:8-9)。神的恩典提供播種的種子、而收成的是屬神的善行。

吝嗇的奉獻傳達出一種不情願的心理態度。這"不是出於勉強"的奉獻是給哥林多人有關這個態度的一個警告。一個人無論種的是什麼、都會返過來給他(加拉太書 6:7)。當一個人不情願地去播種、他收到少的回報。沒有祝福會來自那滿足個人的要求和慾望微薄的捐助。你可以從感恩奉獻收獲祝福、但不能從貪婪積財。

那個、通過感恩奉獻、播出"豐厚"的必收穫祝福。在感恩奉獻中、信徒奉獻了自己、奉獻他對神個人的愛、奉獻他榮耀神的時閒、和他的金錢。他的心理態度沒有保留不情願的動機。這個信徒實在是收穫神在恩典中播的種、導致巨大的祝福。

贈品從來都不是個問題。問題是恩典。神祝福只基於他的恩典。少量播種意謂 向神灑幾元、卻希望豐收。你是永遠得不到的!實際上、第6節說: 誰沒有帶 着感恩的心去播種將會收成少。誰帶著感恩的心去播種將會收成豐厚的恩典。

來自吝嗇的播種 - 從吝嗇基於一個貪婪的態度有什麼利益呢? 什麼都沒有! 來自感恩的播種 - 從基於教義的心理態度有什麼利益呢? 一個恩典的利益 - 豐厚! -

#### 教義的動機

各人要隨 [被激勵] 本心 [對有推動力的信徒來說教義是真實的] 所酌定的,不要作難,不要勉強,因為捐得樂意 [仁慈] 的人是 神 所喜愛的。(哥林多後書 9:7)

第十二個原則描述一個感恩奉獻的人、他有正確的動機、是從魂裹的真知教義 (epignosis) 激勵出來的。信徒事先決定他奉獻的質量。一個人絕對不應該奉獻 如果是來自壓力或心靈的痛苦"作難"。為了感恩一個人可以決定奉獻、但他 不應該奉獻、因為他覺得被困、被強行、或"勉強"。在任何形式的情感壓迫 之下、他也不應該奉獻。

奉獻是崇拜、感激神對你無量施恩的表達。通過教義你理解他的仁慈。結果是以恩為本。你對神所提供的謝意刺激了一個願望去模仿他和紀念他的慷慨。當這種態度隨伴著聖靈的充滿激勵你去奉獻、奉獻的行為變成崇拜、有內在的價值、或屬神的善行。

崇拜不是強施於你的東西;這是你感謝與神的關係的回應。教義的領悟定義這種關係。運用那同樣的教義產生讚賞和崇拜。神命定每個信徒為皇室祭司 (彼得前書 2:9)、因此、你應該享受敬拜神、你愛的對象。

因此、你永遠不需要感到不好意思、因為你沒有東西可以放進奉獻盤裹。神將會提供奉獻的時間、地點、和資源。被教義激勵的才是最重要的。

#### 為奉獻而得的恩賜

神能將各樣的恩惠多多地加給你們,使你們凡事常常充足,能多行各樣善事[屬神的善行]。(哥林多後書9:8)

哥林多後書 8:1-9:7 所強調的是奉獻正確動機之重要性。在第8節的開始、重 點轉移到顯示神能夠做到的。每隔一段時間、信徒都會變得傲慢、忘記或懷 疑神的能力。如果不是神的能力和他的恩典、我們都不會有榮耀祂的方法。

"神能將各樣的恩惠多多的加給你們"。如果你合法地奉獻、很明顯的、你必定 有東西可以奉獻。賜諸般恩典的神、他授予救贖是本乎恩、提供聖靈的充滿 、為靈性上的成長提供聖經教義、也是同一位為奉獻配備物質資源。這是奉獻的第十三個原則: 神賦予屬靈的資源、也提供物質的祝福; 這些都是在奉獻上的組合。

神賦予的物質祝福是"凡事"充足、因此、綽綽有餘"能多行各樣善事"。"各樣善事"包括所有屬神的善行、但依照這裡內容指的尤其是感恩奉獻。這個"多多"並不表示巨大的財富。保羅已經從馬其頓人的例子上下了結論、適當動機的奉獻比起大幅資金更為無限重要。請記住、神"能"、而沒有義務、提供物質上的富裕。因此、在第8節、"多多"是指足夠的物質資源、提供給信徒來完成神的目的、並進一步表達他的仁慈。這豐盛是屬於有美德的信徒、他反映神的仁慈、藉著靈性上成長的發展。

當人們奉獻東西、他們常常做出無禮的要求。"我畢竟為你做了這些!" "這是你至少可以做的來表達你感激之情"。這樣有否反映神的仁慈?沒有! 這是墨守法規-期望好處或優惠的待遇作為慷慨的回報。神豐盛的恩典 是不能被收買的。

奉獻依然是基督徒生命中最大的挑戰之一。美德在奉獻上直接涉及到在你的魂裡是什麼。請記住、馬其頓人有很少錢;他們先奉獻自己。這意味著他們有教義在他們的魂裡。因此、神提供充足的資源和機會、給他們使用。

奉獻把屬靈和物質兩方成為關注的焦點。屬靈、是看不見、但是真實的、遇上物質、既看得到又真實。奉獻需要合乎教義感恩的動機、是看不見的、隨著恩典的充足、是看得見的。作為崇拜、奉獻的一舉一動都是神的恩典的雙重表現:神的恩典在屬靈境界裡和神的恩典在物質的領域裡。因此、保羅引用詩篇112:9、作為一個例證、說明信徒的感恩奉獻顯現了神的美德。

如經上所記: "他施捨錢財, 周濟貧窮, 他的仁義 [美德] 存到永遠。" (哥林多後書 9:9; 比較 詩篇 112:9)

施捨錢財追憶起第6節播種的意象。一個明白神恩資產的人、變成以恩為本可以在感恩上播種。"貧窮的人"是指那些接受者、從這感恩奉獻得益。清注意第9節的最後一句沒有以物質的祝福給奉獻人作為盈利、但更重要的是:一個正義的行為、神是不會忘記的。"他[奉獻者]的仁義存到永遠"的事實表明他已經產生了屬神的善行。屬神的善行只有來自一個明白並使用他的屬靈資源的信徒。

所有感恩典的職責都被列為屬神的善行的類別、而所有屬神的善行將會得到賞賜、並且會存到永遠。請記住、屬神的善行符合神的標準。當你奉獻、你正是 在執行一個屬神的善行的行為、只要你當時是被聖靈充滿。

#### 加培感恩奉獻

那賜種給撒種的[信徒],賜糧給人喫的,必多多加給你們種地的種子,又增添你們仁義的果子,(哥林多後書 9:10)

"種"和"糧"、舉例說明神通過他的恩典管道供應生活的必需品、使"凡事常常充足、能多行各樣善事"<sup>23</sup>。神祝福和加培信徒生產屬神的善行。在哥林多後書 9:6 的信徒"多種"、從以恩為本的態度奉獻金錢、也"多收"、收到增加[他的]"仁義的果子"、就是屬神的善行。

正如以恩為本的態度隨著靈性的成長增加、你對神供應的錢財處理的能力亦同樣增加。神能依着你們的能力"多多加給你們種地的種子"來奉獻(箴言 11:24-25)。因此、神提供的物質資源成為榮耀神的方法。能力確保這些資源不會成為基督徒生命的目的分心。結果是:對神的服務更好、基於能力的提高因為靈性上的成長。

叫你們凡事富足,可以多多施捨,就藉著我們使感謝歸於神。

(哥林多後書 9:11)

充實、或加培的恩典、適用於你生命的每一個領域。 不太重要的是、你有生命中物質的東西可以累積。但 最重要的是、你生產屬神的善行、基督徒的美德、和 生命的容量。你學習和運用教義越多、你與神相交的 時間就越多、在靈性上的成長也越快、正確動機的奉 獻也越多、你的生命就更充實。

以恩為本產生一個感恩的回應。這個感恩的心態在11 節描述為"感謝歸於神"。耶路撒冷的基督徒感謝神 、他們是哥林多人奉獻的受益者、通過保羅和他的隊 員。但還指出了另一個結果:哥林多人將會大大的富足 、是他們感恩的原因。

> 因為辦這供給[奉獻]的事,不但補聖徒[在耶路撒冷]的缺乏,而且叫許多人越發感謝 神。 (哥林多後書 9:12)

雖然人們可以供給別人的需要、"補聖徒的缺乏"之贊美、 最終還是歸於神。我們要對別人的慷慨行為表達感激、但神擁有"千山上

的牲畜"(詩篇 50:10)。他的資源是無限的。祂的恩典加給和加培我們奉獻的資源。這節經文提醒我們、讚美必須歸於該被讚美的-就只有神一位。

23. "恩典的管道" 是一個詞我用來形容來自神的愛和正直的祝福流向他歸咎信徒的義。請參閱楴羅勃、*Christian Integrity* [基督徒的正直] (尚未有中文版), 57-59, 和 *The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版), 103-5。

#### 承認恩典的權威

他們[猶太信徒]從這供給的事[感恩奉獻]上得了憑據,知道你們[哥林多人]承認基督,順服他的福音,多多的捐錢給他們和眾人,便將榮耀歸與 神。(哥林多後書 9:13)

歌林多人"承認基督,順服他的福音"是什麼?"基督的福音"代表得救是本乎恩。哥林多人得救是本乎恩、因此、他們必須依靠恩典而活。如今哥林多人的奉獻表達出依靠恩典而活的原則。這樣的奉獻承認神處事的方式、就是恩典的權威。

神的恩典藉著基督替代的工作顯現在十字架上、並且繼續顯現在信徒的生命中。這是福音的訊息。靠恩而活和感恩奉獻完全取決於神為信徒做的事。他為我們所做的事工、好叫我們能夠為他服務歸榮耀給他。那就是恩典的權威。

有幾個奉獻的基本原則源自第13節。聖經強調感恩奉獻。聖靈的充滿和聖經教義是感恩奉獻的唯一依據。壓力導致的情緒奉獻是屬人的善行、屬人的觀點、違背了恩典的原則。那些違背恩典原則的事不是神給信徒的計劃的一部分。

例如、你可能會聽到對錢的合法要求;即使你僅僅有能力去付出、感動的要求說服你捐出你最後的一毛錢、賣掉你的結婚戒指、把房子作第二次抵押、或是借錢。這是不對的!你只能給你有的、不是你沒有的東西。直至神提供播種、不要剝奪你的家人或疏忽自己的義務。

你的屬靈資源也是如此。你不能榮耀神、除非你是被聖靈充滿、你的奉獻反映 以恩為本的態度、居留在你魂裡的教義、和美德的愛心。沒有屬靈動機的奉獻 是沒有屬靈的價值。除非你的動機是正確的、你的奉獻只不過是屬人的善行而 已。

他們也因 神極大的恩賜顯在你們心裡,就切切地想念你們, 為你們祈禱。 (哥林多後書 9:14)

一個仁慈的態度在信徒裡產生的一切都是有吸引力和精彩的。代禱、一種愛的容量的表現、是"極大的恩賜"之一的結果。這個"神的恩賜顯在你們心裡"來自日常運用助於領悟的恩典設備和在魂裡大量的教義。

#### 最大的禮物

感謝 神,因他有說不盡的恩賜。(哥林多後書 9:15)

父神賜給我們耶穌基督的禮物對感恩奉獻開了先例。對信徒來說奉獻是一個崇拜的行為、紀念祂在十字架上犧牲的禮物。然而、對不信的人來說沒有再多的付出可以近似基督為你做的。你買不到神的義、永生、或進入天堂。神從不向不屬於他的人要求什麼。你可以奉獻、但是你得不到神的承認。不信的人被說

成是"死在[他的]罪惡過犯之中"(以弗所書 2:1)、一個死去的人不能給任何人奉獻任何東西。但是、如果你仍然是個非信徒、神在祂的恩典中想給你救恩這個無價之寶的禮物。它花費了耶穌基督的一切、但它是免費的、你只需相信基督這個人和他的工作。

他被掛在木頭上,親身擔當了我們的罪,使我們既然在罪上死,就 得以在義上活。因他受的鞭傷,你們便得了醫治。(彼得前書 2:24)

"當信主耶穌,你和你一家都必得救。" (使徒行傳 16:31a)

#### 附錄A

#### 恩典的教義

#### I. 定義

- A. 恩典是所有神可以自由地為人類做事、基於耶穌基督在十字架上的工作。
- B. 恩典取決於神的品質或性格。
- C. 恩典是神能為人做的事、而且仍然可保持他自己性格的一致。慰解的教義說明了這點。慰解的意思是"滿足"、是神對十字架的看法。父神對基督為罪人在十字架上的工作得到滿足。因此、神賜福給信徒、給他們救恩、基督徒生命的屬靈資產、在天堂上的永恆、是基於基督的完美工作、而不是我們的工作。
- II. 神聖恩典的政策是基督徒生活方式、以及奉獻的先例。神提供吸收教義的設備、作為信徒生活的基礎。神還提供物質資源讓信徒用來奉獻。結果、生活和奉獻都反映著他的計劃。以恩為本是奉獻真正的動機和態度(哥林多後書 8:9)。
- III. 恩典與墨守法規是對立的。墨守法規是人企圖去遵守嚴格標準的行為、從 而得到神的認可。即使標準是真的、人的工作不能帶他到神那裡。墨守法 規是恩典的敵人。
- IV. 神提供救贖的一切。人在一個完全沒有工勞的方式下回應: 就是憑着信心 (羅馬書 3:22-24; 5:19-21; 以弗所書 2:8-9)。
- V. 在恩典的概念之下、神可以為得救的人做的最偉大的事情就是使他完全像他的兒子、耶穌基督(羅馬書 8:29)。這就是成聖、在三個階段中實現。
  - A. 位置上的成聖:每一個信徒在得救的那一瞬間、藉著聖靈(哥林多前書12:13)的洗禮、與基督結合。復活之後人性的基督坐在父神(以弗所書1:20)的右邊。既然與基督成為一體、每個信徒都分享着他崇高的地位(以弗所2:6)。
  - B. 體驗上的成聖:這是基督徒的生活方式、藉著一致地吸收聖經教義、信徒在靈性上成長。結果是: 在靈性上成熟的過程中不斷的進步 (以弗所書 4:11-16)。
  - C. 最終的成聖: 成聖的最後階段、促進所有教會年代的信徒在永恆到達一個完善和榮耀的狀態。所有信徒都會接受復活的身體像基督一樣 (腓立比書3:21; 帖撒羅尼迦後書 2:14; 約翰壹書 3:2)。<sup>24</sup>

<sup>24.</sup> 罪性是人反叛神的中心。罪性是藉著生植遺傳傳下來、是亞當第一次犯罪的直接結果、此後居住在每一個人的體內細胞的結構中、除了耶穌基督之外(羅馬書6:6; 7:5, 18)。請參閱楴羅勃、*Old Sin Nature vs. Holy Spirit* [聖靈與舊罪性的對比] (尚未有中文版) (2000)。

- VI. 每一個信徒已經至少有一次"嚐過主恩的滋味"(彼得前書 2:3)。這節經文 指的是救贖的一刻、當信徒接受來自神至少40樣的恩賜、這是不勞而獲 和不當獲得的。<sup>25</sup>
- VII. 沒有以恩為本、是信徒最大的職業危害 (加拉太書 5:4)。從恩典中墜落了不是等於失去救贖、而是等於拒絕恩典、接受墨守法規或一些其他人類的假冒成聖的系統。
- VIII. 神不斷地等待時機向每一個信徒倒出他的恩典 (以賽亞書 30:18-19)。
- IX. 基督徒的生活方式在很多方面可以表達恩典、例如:禱告 (希伯來書 4:16); 受苦 (哥林多後書 12:9-10); 成長 (彼得後書 3:18); 安定 (彼得前書 5:12); 基督徒生活的方式 (哥林多後書 1:12; 希伯來書 12:28); 以及生產屬神的 善行 (哥林多前書 15:10; 哥林多後書 6:1)。
- X. 恩典是足夠忍受一切的苦難。藉著恩典神能保佑在壓力、困難和逆境之中的信徒 (哥林多後書 12:7-10)。

#### XI. 恩典的格言

- A. 神是完美的; 他的計劃是完美的。
- B. 一個完美的計劃只能起源於一個完美的神。
- C. 如果不完美的人可以作出任何有功勞的事情、神的計劃不再是完美的 了。恩典、排除人的功績、保護神計劃的完善。
- D. 一個計劃就像一條鎖鏈、它不能強過其中最薄弱的環節。恩典排除了 人的功績、人的能力、人的善舉、因此、神的計劃沒有薄弱的環節。
- E. 人類的工程不能完成神的計劃。人類的美德永遠達不到神絕對的標準。
- F. 人類的善舉、當假定是人接近神的方法、只能表達囂張。

#### XII. 傲慢拒絕恩典

- A. 信徒的傲慢拒絕永恆保障的教義: 他假定他的罪惡大過神的計劃。
- B. 信徒的傲慢屈服在壓力和逆境之下: 他假定他的痛苦大過神恩的供應。
- C. 假冒屬靈的信徒的傲慢: 他假設他的人性制度大過聖靈的力量和基督徒 生活的方式。
- D. 被情緒控制思想的信徒的傲慢:他假設自己的感受和經歷比聖經教義更有效。

<sup>25.</sup> 教會年代的信徒在得救的瞬間從神處接受至少40樣的東西。請參閱楴羅勃、 The Plan of God [神的計劃] (2003), 附錄。

#### 金錢的教義

- I. 金錢是設計來作為交換的媒介。公元前七世紀之前、沒有人知道硬幣。未有 硬幣之前、有價值的金屬量成錠或環。呂底亞的國王、克洛伊索斯是第一個 以硬幣的形式來保存他的錢財。當賽勒斯大帝征服了呂底亞、他採用造硬幣 的概念。賽勒斯把這個概念傳遍整個波斯帝國以及其他地方。
- II. 貨幣交易是生活的正當運作 (創世記 23:9; 耶利米書 32:44)。
- III. 金錢的奉獻是信徒當祭司的表現 (哥林多前書 16:2; 哥林多後書 8—9; 希伯來書 13:15-16)。
- IV. 物質的慾望把金錢當成神、使一個人被生活的細節束縛 (馬太福音 6:24; 路加福音 16:9, 11, 13)。金錢是一個有用和有幫助的僕人、但是一個嚴酷和 殘忍的主人。
- V. 金錢對非信徒的危害
  - A. 救恩不能用金錢來購買 (馬可福音 8:36-37)。救恩已經被基督的血 (屬靈的死亡) 全額支付了(彼得前書 1:18-19)。
  - B. 金錢可以使富有的人把他的信心放在錯誤的東西之上 (馬可福音 10:23—25)。
  - C. 金錢可以防礙非信徒尋求救恩 (路加福音 16:19-31)。
  - D. 金錢對神來說是沒有信用的(箴言 11:4, 28; 13:7, 11)。

#### VI. 金錢對信徒的危害

- A. 金錢可以成為生活細節的奴隸的一部分 (傳道書 5:10—6:2)。
- B. 愛錢成為萬惡的根源 (提摩太前書 6:6-12, 17-19)。
- C. 金錢可以摧毀以恩為本、並有助於靈性上的倒退 (使徒行傳 5:1-10; 雅各書 4:14—5:6)。
- VII. 金錢可以是欺詐的源頭 (猶大書 11; cf. 民數記 22—24)。

#### VIII. 有關金錢的幻覺:

- A. 金錢是幸福的一種手段。對信徒來說、生活的細節、包括金錢、不會帶來快樂。信徒的幸福是建立在吸收教義、靈性上的成長和靈性上的成熟。
- B. 金錢是安全保障的一種手段。恩典提供一個保障、是沒有其他可以取代的(馬太福音 6:24-33)。
- C. 金錢可以買到任何東西。有很多東西是金錢買不到的: 如救贖、愛情、幸福、安定、或安寧。

#### 奉獻教義的概要

- I. 奉獻是一個崇拜的行為、記念耶穌基督的犧牲禮物。
- II. 奉獻是一個感恩的心理態度和內心的快樂、而不是捐贈的數量。
- III. 奉獻必須來自自由的意志除去強迫、情緒的操縱、或墨守法規的壓力。奉獻是在隱私和自由之下、信徒皇室祭司的表現。
- IV. 奉獻是一個有關恩典的特權。
- V. 奉獻是一種魂的活動。由於奉獻紀念神的恩典、信徒必須基於美德和誠信來奉獻。
- VI. 奉獻是日常運行助於領悟的恩典設備的延伸。
- VII. 聖經教義和美德的愛心激勵奉獻。
- VIII. 奉獻取決於以恩為本。以恩為本取決於對神聖操作方式的理解、把該操作與基督徒的生命連在一起。
- IX. 金錢奉獻在主的工作上必須要妥善管理。
- X. 反彈和從而獲得的聖靈充滿是有適當動機的奉獻的先決條件。
- XII. 神给奉獻提供一切—心理態度和方法、雙方面。要真的奉獻、信徒必須成為來自神的屬靈和物質祝福的接收人。
- XIII. 神從不許諾巨大的物質祝福給信徒。他只提供足夠你去完成他給你的生命的計劃、並且藉著奉獻來表達你是以恩為本。

# Scripture Index 聖經索引

### 舊約

|                                         | 創世記  |    | 18:21    |              | 3  |
|-----------------------------------------|------|----|----------|--------------|----|
| 23:9                                    |      | 27 | 18:24    |              | 3  |
|                                         | 出埃及記 |    | 22-24    |              | 28 |
|                                         |      |    |          | 申命記          |    |
| 16                                      |      | 16 |          |              |    |
| 16:2-3                                  |      | 16 | 14:22-27 |              | 3  |
| 16:18                                   |      | 16 | 14:28-29 |              | 3  |
| 19:5-6                                  |      | 4  | 18:1-5   |              | 3  |
| 29:9                                    |      | 3  |          | <i>你</i> 妻西妻 |    |
| 33:9-                                   |      | 2  |          | 約書亞書         |    |
| 14:15                                   |      | 3  | 18:7     |              | 3  |
|                                         | 利未記  |    |          | 士師記          |    |
| 27:30-34                                |      | 3  | 3:10     | 그리바마         | 2  |
| _,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |      |    | 6:34     |              | 2  |
|                                         | 民數記  |    | 11:29    |              | 2  |
| 11:16-17                                |      | 2  | 14:6     |              | 2  |
| 16:42                                   |      | 2  | 16:20    |              | 3  |

#### 奉獻: 是詭計還是以恩報恩?

|          | 撒母耳記上 |      |          | 以賽亞書         |    |
|----------|-------|------|----------|--------------|----|
| 16:13    |       | 2    | 30:18-19 |              | 26 |
| 16:14    |       | 3    | 64:6     |              | 7  |
|          | 詩篇    |      |          | 耶利米書         |    |
| 50:10    |       | 22   | 15:16    |              | 6  |
| 51:11    |       | 3    | 32:44    |              | 27 |
| 112:9    |       | 21   |          |              |    |
|          | 箴言    |      | 4:6      | 何西阿書         | 4  |
| 11:4     |       | 27   |          |              |    |
| 11:24-25 |       | 4,22 |          | 撒迦利亞書        |    |
| 11:28    |       | 27   |          | 100 TO 11. E |    |
| 13:7     |       | 27   | 7:12     |              | 3  |
| 13:11    |       | 27   |          |              |    |
|          | 傳道書   |      |          | 瑪拉基書         |    |
| 5:10-6:2 |       | 28   | 3:8-10   |              | 4  |

### 新約

|            | 馬太福音     |             |          | 羅馬書   |       |
|------------|----------|-------------|----------|-------|-------|
| 5:17-18    |          | 3           | 3:22-24  |       | 25    |
| 6:2        |          | 27          | 5:19-21  |       | 25    |
| 6:24-33    |          | 28          | 6:6      |       | 25    |
| 19:2       |          | 12          | 6:14     |       | 3     |
| · <u>-</u> |          |             | 7:5      |       | 25    |
|            | 馬可福音     |             | 7:18     |       | 25    |
| 8:36-      |          | 27          | 8:2-4    |       | 3     |
| 10:2       |          | 12          | 8:9      |       | 2     |
| 10:23-     |          | 27          | 8:29     |       | 25    |
|            |          |             | 10:4     |       | 3     |
|            | 路加福音     |             | 12:8     |       | 5     |
| 12:33-     |          | 12          | 15:25-28 |       | 6     |
| 16:        |          | 27          | 15:26-27 |       | 9     |
| 16:1       |          | 27          | 15:27    |       | 8     |
| 16:1       |          | 27          |          | 可具有前書 |       |
| 16:19-     |          | 27          |          | 哥林多前書 |       |
| 18:22      |          | 12          | 1:5      |       | 10    |
| _          | かしまぐうごうた |             | 1:30     |       | 15    |
|            | 約翰福音     |             | 2:11     |       | 5     |
| 1:1        |          | 2           | 2:12-13  |       | 10    |
| 3:1        |          | 1,9         | 2:16     |       | 3     |
| 13:1       |          | 6           | 3:1-3    |       | 18    |
| 13:34-     |          | 8           | 3:12     |       | 8     |
| 14:2       |          | 2           | 3:12-15  |       | 7     |
| 17:1       |          | 6           | 3:13-15  |       | 8     |
| 17:1       |          | 6           | 6:19-20  |       | 2     |
|            |          |             | 12:4-7   |       | 15    |
|            | 使徒行傳     |             | 12:13    |       | 2,25  |
| 1:8        |          | 2           | 12:28    |       | 17    |
| 2:1-4      |          | 2           | 15:10    |       | 14,26 |
| 5:1-10     |          | 28          | 16:1-5   |       | 6     |
| 15:5       |          | 9           | 16:2     |       | 27    |
| 16:3       |          | 24          |          | 可针么处事 |       |
| 21:18-     |          | 9           |          | 哥林多後書 |       |
| 24:1       |          | 6           | 1:12     |       | 26    |
|            |          | <del></del> | 3:18     |       |       |
|            |          |             | 5:20     |       | 3     |
|            |          |             | 32       |       |       |

| 5:21 15 9:13                   | 23       |
|--------------------------------|----------|
| 6:1 26 9:14                    | 23       |
| 6:16 2 9:15                    | 1,23     |
| 7 4 12:7-10                    | 26       |
| 8 4 12:9-10                    | 26       |
| 8:1-2                          |          |
| 8:1-9:7 20 tinter to 2         | <b>‡</b> |
| 8:3                            | <b></b>  |
| 8:4 7 2:1-4                    | 9        |
| 8:5 7 2:10                     | 6        |
| 8:6 6,9 2:20                   | 2        |
| 8:7 10,11 3:23                 | 3        |
| 8:8 12 3:26                    | 2        |
| 8:9 13,25 5:3-5                | 3        |
| 8-9 4,5,27 5:4                 | 9,26     |
| 8:10 14 5:16                   | 18       |
| 8:11 14 5:18                   | 3        |
| 8:12 <u>15</u> 5:22- <u>25</u> | 13       |
| 8:13-14                        | 19       |
| 8:14 10 以弗所                    | <b></b>  |
| 8:15 16                        | ≡        |
| 8:16 16 1:3-6                  | 2        |
| 8:16-18 16                     | 25       |
| 8:17-18 16 2:1                 | 24       |
| 8:18 16                        | 2        |
| 8:19-21 17 2:6                 | 25       |
| 8:19-24 16 2:8-9               | 13,25    |
| 8:21 <u>19</u> 3:17-2 <u>1</u> | 3        |
| 8:22 17                        | 11       |
| 8:23 <u>17 4:11-16</u>         | 3,25     |
| 8:23-24 17 5:18                | 3,18     |
| 9:1-3                          | 書        |
| 9:4-5                          | _        |
| 9:619,22 1:9                   | 13       |
| 9:74,20 3:7-8                  | 13       |
| 9:8 20 3:21                    | 25       |
| 9:8-9                          | 1        |
| 9:9                            | 書        |
| 9:10                           | →        |
|                                |          |
| 9:10 22 1:27<br>9:12 22 2:10   | 2 2      |

#### 奉獻: 是詭計還是以恩報恩?

| 帖撒羅尼迦前書  |                       |             | 雅各書               |                  |
|----------|-----------------------|-------------|-------------------|------------------|
| 4-15-17  | 2                     | 4:14-5:6    |                   | 28               |
| 帖撒羅尼迦後書  |                       |             | 彼得前書              |                  |
| 2:14     | _ 25                  | 1:18-19     |                   | 27               |
| 提摩太前書    |                       | 2:3         |                   | 26               |
| 5:8      | 1.5                   | 2:5         |                   | $\frac{3}{20}$   |
| 6:6-     | _ 15<br>28            | 2:9<br>2:24 |                   | 20               |
| 6:17-19  | - <sup>28</sup><br>27 | 5:12        |                   | <sup>24</sup> 26 |
|          | _ 27                  |             | 分组 <del>公 主</del> | 20               |
| 提摩太後書    |                       |             | 彼得後書              |                  |
| 3:7      | _ 11                  | 1:3         |                   | 18               |
| 3:16-17  | 3                     | 3:18        |                   | 3,13,26          |
| 提多書      |                       |             | 約翰壹書              |                  |
| 3:5      | 2                     | 1:4         |                   | 6                |
|          |                       | 1:8         |                   | 18               |
|          |                       | 1:9         |                   | 18               |
| 希伯來書     |                       | 1:10        |                   | 18               |
| 4:16     | 26                    | 3:2         |                   | 25               |
| 8:13     | 3                     | 4:11        |                   | 8                |
| 10:9     | 3                     |             | 猶大書               |                  |
| 12:28    | _ 26                  | 11          |                   | •                |
| 13:15-16 | _ 27                  | 11          |                   | 28               |