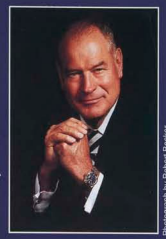


**楴羅勃、是基督教遍及世界重要的發言。** 他勤勉、註釋的教 導方式、 是依照寫成聖經的原文、 和鑒於歷史上的上下文。 他以創新的字彙、 例證、和聖經的分門別類的系統、清楚地 傳達神話語絕對可靠的真理。 榜羅勃記錄的演講超過一萬一 千小時、而且他著述超過一百本書籍和小冊子、 包含了大部 份聖經章節。

楴羅勃是亞歷桑那州大學 (Phi Beta Kappa) 、 和達拉斯神學 院(summa cum laude)的畢業生。他在研究院期間、被第二 次世界大戰兵役打斷、期間他在美國陸軍航空隊裡、上升為中 校。畢業後、於一九五零年成為休斯頓比拉迦教堂(Berachah Church)的牧師。他廣泛的學術訓練、包括希臘文、希伯來文、 神學、歷史、和原文的評論、成為他在神學研究和教學這苛求 的專業上的基礎。經過五十三年忠誠的服務之後、榜羅勃退休 為比拉迦教堂的牧師。



Photograph by Robert Becker

意思不是「在一個神裏有三位」、而是一個神存在着個別的三位、這三位是同等、同樣 無限、和永遠共存、他們都擁有同樣最重要的本性。神在品質方面是一、可是在個別方 面是三位。

三位一體不是抽象的神學、而是你應該領會、實用的教義。你明白聖父為你而設的計劃、 照亮你在世和在永恆的命運。你明白耶穌基督的個別和他的工作、照亮你的如此偉大的救 恩。你明白聖靈、影響你活出基督徒生命的觀念。唯有理解按照聖經對三位一體真實的見解、 你才能愛神、在靈性上有長進、和實現你自己所有屬靈的生命。

聖經宣稱雖然神在品質方面是一、但他所有的品性是屬於神性的三位。聖經對三位一體的觀念以透過光的比喻來描寫。三棱鏡代表神品質的一致。三線精確對應的光在三棱鏡之上反映三位一體裡三位的角色 - 聖父、聖子、和聖靈。這同樣的光通過三棱鏡顯示出各種顏色的光譜、說明了不論哪個角色在顯露、神的每一樣品性依然存在和不變。

#### 聖經學理之探討

聖經學理是完全依照聖經原文翻譯出來的正體教義。教義視為屬靈眞理之準則。教義是基督徒靈性上的滋養品 (馬太福音 4:4)。

聖經教義的重要不可能是過份強調的 (詩篇 138:2)。神命令基督徒從內心處改觀 (羅馬書 12:2)。這變化需要每日藉著學習和應用聖經教義來更新我們的心懷意念 (哥林多後書 4:16,以弗所書 4:23)。

多年以來、楴羅勃牧師的查經班每日供應靈糧給會眾。聖經班 的錄音帶和教材是絕無收費或負帶任何義務。聖經教義目錄可 向以下地方索取。

> 稀羅勃聖經部 R. B. Thieme, Jr., Bible Ministries P.O. Box 460829 Houston, Texas 77056 www rbthieme.org

# THE TRINITY

三位一體 R. B. THIEME, JR.

楴羅勃牧師



# R. B. THIEME, JR., BIBLE MINISTRIES HOUSTON, TEXAS

楴羅勃聖經部

此書是從楴羅勃的講座和未經出版之筆記編製而成的。

錄音帶和書籍的目錄表可向以下地方索取。

R. B. Thieme, Jr., Bible Ministries (楴羅勃聖經部) P. O. Box 460829, Houston, Texas 77056-8829 www.rbthieme.org

版權 1972, 1975, 1993, 2003 楴羅勃 保留所有權利 初版 1972。再版 2003。

2004 年翻譯

Translators 翻譯者 Ho-Mei M. Yeh 葉陳可薇 Debbie Y. Barnhart 斑克陳婉薇

未得出版者書面上的許可、不能複版或傳達本書之任何部分、不論任何的形式、或任何的方法、電子的或機械的、包括影印、錄音、或任何的資料儲藏和取回系統。

經文是取於中文和合本之英文標準版聖經,版權 2008。被許可用。

美國印刷

ISBN 1-55764-081-5 Translated: The Trinity 翻譯: 三位.一體

要參閱翻譯的書籍,請到此網站 www.chinagracemission.com

神的道是活潑的,是有功效的,比一切兩刃的劍更快,甚至魂與靈、骨節與骨髓,都能刺入、剖開,連心中的思念和主意都能辨明。 (希伯來書 4:12)

聖經都是 神所默示的,〔或作凡 神所默示的聖經〕,於教訓、督責、使人歸正、教導人學義、都是有益的,叫屬 神的人得以完全,豫備行各樣的善事。 (提摩太後書 3:16-17)

你當竭力、在 神面前得蒙喜悅,作無愧的工人,按 著正意分解真理的道。 (提摩太後書 2:15)

#### 財務政策

楴羅勃聖經部的任何教材是絕無收費。任何人渴望學習聖經都能獲得 我們的書籍、MP3 CDs 和錄音帶、無需支付。神提供聖經教義。我們 願意反映他的恩典。

楴羅勃聖經部是一個仰賴神恩的服務、完全以自動奉獻來經營。我們 的任何教材都沒有價格表。絕無金錢上的要求。當神的話感動信徒去 捐助的時候、他對聖經教義的散播有貢獻的優權。

# 目錄

| 序言<br>      | ν  |
|-------------|----|
| 聖經的確定       | 2  |
| 三位一體的品質     | 4  |
| 至尊          | 4  |
| 正義          |    |
| 公理          |    |
| 愛           | 7  |
| 神聖的自愛       | 7  |
| 神聖客觀的愛      | 8  |
| 神聖個別的愛      | 8  |
| 永恒的生命       | 9  |
| 全知          | 10 |
| 全在          | 10 |
| 全能          |    |
| 不變          |    |
| 真實          | 12 |
| 神聖品質的光譜     | 12 |
| 三位一體的個性和角色  | 13 |
| 神聖的法令       | 15 |
| 三位一體的顯示     | 18 |
| 我們怎能明白神的個別? | 20 |
| 聖父          | 20 |
| 創始者、策畫者     | 20 |
| 耶穌基督的天父     | 21 |
| 眾信徒的天父      | 21 |
| 聖子          | 22 |
| 宇宙間獨一無二的一位  | 22 |
| 他降生為人       | 23 |
| 他的榮耀        | 24 |
| 他的歸來        | 25 |
| 聖靈          | 25 |
| 一位靈         | 25 |
| 他對人類的任務     | 26 |
| 他對信徒的任務     | 27 |
| 剛開始         | 29 |
| 聖經索引        | 30 |

在你開始學習聖經之前、如果你是一個在耶穌基督裡的信徒、你必須私自向父神承認自己的罪。

我們若認自己[已知]的罪,神是信實的,是公義的,必要赦免 我們[已知]的罪,洗淨我們一切的不義[不知或遺忘的罪]。 (約翰一書 1:9)

你然後將會與神相交、被聖靈充滿、準備好從神的話語中學習聖經教義;

神是個靈,所以拜他的,必須用心靈 [聖靈充滿] 和誠實 [聖經的真理] 拜他。 (約翰福音 4:24)

你個人若從未有信主耶穌基督為救主、問題不是有否認你的罪。問題是有否單單相信基督一位。

信子的人有永生;不[遵守命令去]信子的人得不著[永]生,神的震怒常在他身上。 (約翰福音 3:36)

# 三位一體

三位一體的教義是基督教僅有的。沒有其他的信仰、宗教、派別、或哲學擁護一個神、同時宣告有三位這樣的神。這個明顯的矛盾事實、意思不是「在一個神裏有三位」、而是一個神存在着個別不同的三位 - 同等、同樣無限、和永遠共存 - 這三位都擁有同樣最重要的本性 (約翰福音 10:30)。每一位的主宰 - 聖父、聖子、和聖靈 - 因此、是個別的一位、各自擁有同樣、永恆的品性 (馬太福音 28:19)。神在品質方面是一、可是在個別方面是三位。

每一位主宰對神永恆的旨意和計劃都有一個特殊的目的。聖經把不同、沒有聯合分享的角色歸功於每一位。聖父是創始者、策畫者、萬事的來源。聖子是代理者、藉着他執行聖父的計劃。聖靈是這計劃在我們生命中的揭露者和力量的授予者。

三位一體的教義不是抽象的神學。徹底明白這教義、對每個在耶穌基督裡的信徒來說是有實際和重要的原因。你對三位一體的看法決定你對基督學了解多少。基督學就是耶穌基督的個別和他的工作的學問。你對聖靈的看法影響你如何活出基督徒生命的觀念。只有帶着按照聖經對主宰的觀點你才能崇拜和過着屬靈的生命。簡短來說、若要愛神和在靈性上有長進、你必須明白三位一體的教義。

你可能想知道一個神怎能在三位之內存在着;而從聖經裡你可以知道他就是如此存在着!所有神對他自己要表明的都可以明白 (羅馬書 1:19-20)、就算是指神的那個「他」字、在一個意義上是單數、而在另一個意義上則是複數。雖然你有限的理性不能明白無限的事情、但藉著聖靈顯明聖經的任務、你可以明白、並且以信心來接受屬靈的真理 (哥林多前書 2:10-12)。

人類有三個理解系統: 唯理論、經驗論、和信心。沒有知道的事情不是透過其中的一個或聯合多個的系統來學習的。「唯理論」依賴人的理解能力來定下真實的標準、與神性顯示的權威遠離。「經驗論」基於觀察和感覺器官的經驗來確定真實、沒有依賴聖經的顯示。經驗論是基於看見的、聽到的、聞到的、當味的、或觸摸的能力。第三個系統、「信心」、是唯一沒有工勞的理解系統。信心基於神的權威和誠實、並且他的顯示來定下一個真實的標準、沒有利用任何人力。唯有藉着信心人類才能領悟無限的屬靈的真理、是遠超人類有限的理解力量或感覺器官系統所能領悟的(哥林多後書 5:7;希伯來書 11:1)。

#### 聖經的確定

「三位一體」這名詞在聖經裡找不到、但這觀念是合符聖經的。一個複雜的教義很少以一段經文一點一點的描述出來。相反地、神學家把有連系的經文作出 比較、連繫起來、有系統地陳述某些重要教義的原則。信徒應該接受從多處經 文推論出來的教義真理、正如他能接受直接從一處陳述出來的聖經原則。經過 多年、三位一體的教義是同樣以各段有關聖父、聖子、和聖靈的經文連繫起 來、有系統地被陳述出來。

根據歷史、正式三位一體的教義起源於一連串早期教會的爭論和會議、尋求聖 經的證據來解識以下幾點:

- 1. 在三位裡、神的相同點和一致。
- 2. 基督的神性。
- 3. 聖靈的個性和神性。

會議的主要目的是推翻一些旁門左道如一神的觀念者和阿萊亞斯派的說法。<sup>1</sup> 尼西亞會議 (紀元後 325 年) 確定了聖子擁有與聖父同樣的本性。君士坦丁堡會議 (紀元後 381 年) 證實了聖靈的神性。在以後的世紀裡、「三位一體」成為這三位主宰的一個學術上的名詞。

在舊約和新約聖經裡彼此都有堅固確定三位一體的觀念。2

- 1. Modalisic monarchianists[一神顯示本性的觀念者]相信一位神用三個方式來表達他自己、不是個別的三位。 Dynamic [一神有效力的觀念者]或 adoptionistic monarchianists [一神選用的觀念者]相信耶穌基督不是神降生為人、而是一個被崇拜的人、一個名譽上。的神。
  - 阿萊亞斯派相信耶穌基督與聖父的本性不同。聖子是被創造的、不是在永恆就存在。
- 2. 在新約聖經裡有關三位一體的教義、請參閱「三位一體的個性和角色」、第 17頁。

希伯來文的神字內元 (Elohim) 是複數、指示出在一個主宰裡有多過一位的存在。當創世記 1:1 聲明「神創造天地」、複數確定了三位對天地的創造都有份:聖父構思計劃、聖子達成創造 (約翰福音 1:1-3; 歌羅西書 1:16; 希伯來書 1:2)、在撒但從天堂墮落之後聖靈修復創造 (創世記 1:2)。3

此外舊約的經文很清楚地聲明主宰的複數。

你們 [以色列] 要就近我來聽這話: '我從起頭並未曾在隱密處說話,自從有這事,我就在那裡。'現在主耶和華[六八] JHWH, "聖父"] 差遣我和他的靈來。 [或作"耶和華和他的靈差遣我來"]。(以賽亞書 48:16)

通常、舊約聖經用的名詞、「IHWH) 耶和華是指三位一體其中的一位。 IHWH 是「是」的雙重動詞、意謂「絕對的存在」。叫做「四個字母」、 IHWH 是神或主的專有名字。IHWH 被視為極神聖、虔誠的猶太人從來不敢說 出這名字。我們譯作耶和華。

經文的內容指示出三位一體的那一位是「四個字母」所形容的。在以賽亞書64:8、「耶和華」指的是聖父、而以賽亞書11:2所指的是聖靈。然而、絕大部份「耶和華」的用法是指聖子、既然他是三位一體裡可見的一位(約翰福音6:46;比較、約翰福音14:9-10;以賽亞書6;比較、約翰福音12:39-41)。在舊約聖經裡有不少段經文記載「耶和華」或主耶穌基督在降生為人之前向人出現的事件-神之顯現(創世記16:7-1318:1-33;32:24-32;出埃及記3:2;比較、使徒行傳7:30-35;出埃及記13:21;14:19;23:20-23;24:9-11;32:34;33:2;民數記20:16;士師記2:1-4;6:11-24;以賽亞書63:9;何西阿書12:4)。

偶然、耶和華暗示所有三位如在一般普遍的祝福裡:

'願耶和華賜福給你,保護你。願耶和華使他的臉光照你。賜恩 給你。願耶和華向你仰臉,賜你平安。'(民數記 6:24-26)

其他有關三位一體的舊約經文包括「我們」的代名詞、神以複數來提及他自己 (創世記 3:22; 11:7; 以賽亞書 6:8)。

神說: "我們要照著「我們」的形像,按著「我們」的樣式造人...神就照著自己的形像造人,乃是照著他的形像造男造女。 (創世記 1:26a、27a)

- 3. 梓羅勃、*Creation, Chaos, and Restoration* [創造、混亂、和修復] (尚未有中文版) (休斯頓、梓羅勃聖經部、1995)、12-13。此後、對梓羅勃書藉的前後參照只將會引用作家、書名、出版日期(限於首次的出現)、和頁數。
- 4. 本書的所有經文是引述於新美標準聖經 (NASB)、括弧內註釋反映在查經班教授中對新美標準聖經的翻譯加以詳細說明(MP3 CD 以及錄音帶可從德克薩斯州、休斯頓、楴羅勃聖經部索取)。

這些記錄在聖經上三位一體成員的「會議」可用來證明神三重的個性的存在。

這些神聖主宰在天堂的「會議」間接地表明了作決定的過程、但並不暗示神猶豫不決。神知道所有可知的事情、而他的命令來自他無限和永恆的知識。然後他傳達給我們、形容他似乎不能形容的個別、並採用我們人類經驗的條件、我們能了解的表達方式來計劃。他的語言適應我們有限的能力去理解無限的事情。因此我們能夠明白神所有顯示有關他自己、和在他的法令裡所宣佈的。5

#### 三位一體的品質

雖然現在我們的研究強調神是三位一體生存着、但明白他的個別是重要的。我們立即面對了一個問題;我們需要一些特別的用語。每一個詞一定要傳達每一個神聖的特徵正確的含意。一旦精通了、這詞可以節省一千個字來解識、同時立下了基礎進一步把聖經教義分門別類。

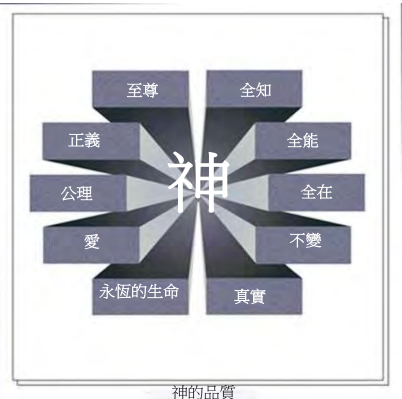
在我們能夠把握三位一體的觀念之前、我們必定要先明白主宰的相同點或一致的地方。三位一體的「一致」定義為這三位俱有「同一」神聖的品質(以賽亞書 48:16; 馬太福音 28:19; 約翰福音 10:30; 哥林多後書 13:14; 加拉太書 3:20b; 雅各書 2:19a)。「品質」就是存在者的實質或本性、那是怎麼樣的一位。每一位主宰共享同一的品質、同樣的威嚴、和同樣的永恆之榮耀。

「品性」是組成個別的品質的那些內在的特質。每一位主宰擁有完全相同和可識別的品性。這些神聖的品性是永不改變的。也從不離開整個神聖的品質。所有神聖的品性都有相等的價值。沒有一個品性不顧其他品性的要求: 所有的品性在完全共同的情況下進行、沒有對他的品質實施任何的妥協。唯有透過認識神的品性才能知道神的品質。

# 至尊

神是至尊的; 那就是說、神擁有絕對的權威、旨意、和特權 (詩篇 47:2; 93:1; 以賽亞書 46:7)。至尊的神是宇宙至高的統治者、天地之君王 (申命記 4:39; 歷代志上 29:11; 歷代志下 20:6)。他的至尊在他神聖的法令裡發表出來。

<sup>5.</sup> 法令是聖父總計給人類的計劃、重點在信徒裡。法令在「創世以前」已計劃好、集中在耶穌基督作為救主(以弗所書 1:4-6; 彼得前書 1:20)、以及基於恩典的原則上(以弗所書 2:8-9)。請參閱 19-23 頁。也請參閱楴羅勃、The Integrity of God [神的正直](尚未有中文版)(1998)。



有關三位一體的第一位、聖父、詩篇的作者這樣寫:「惟獨你名為耶和華的、 是全地以上的至高者」(詩篇 83:18b)。最終、聖父的旨意「行在地上、如同行 在天上」(馬太福音 6:10)。關於聖子、聖父說: 「我已經立我的君在錫安我的 聖山上了」(詩篇 2:6)。身為神人的耶穌基督也聲明他自己的至尊: 「天上地下 所有的權柄、都賜給我了」(馬太福音 28:18b; 比較、腓立比書 2:11; 啟示錄 19:6)。 <sup>6</sup>雖然撒但是現在這世界的統治者 (約翰福音 12:31; 比較、16:11)、但主 的旨意更是無限的重大。 7知道耶穌基督掌管着歷史和信徒的命運是何等的安 慰 (詩篇 33)! 身為至尊的聖靈把屬靈的恩賜「隨己意分給各人 [信徒]」(哥 林多前書 12:11)。8

<sup>6.</sup> 神人指的是耶穌基督、在他首次降臨期間他沒有減少的神聖和真實的人性、離 不開地聯合在一位裡、直到永遠(腓利比書 2:5-11; 希伯來書 10:5、10)。請參閱 29-30 頁。

<sup>7.</sup> 自從亞當在園子裡墮落之後、撒但統治世界直至耶穌基督在第二次降臨重返世

上。請參閱楴羅勃、Satan and Demonism [撒但與魔鬼](尚未有中文版) (2003)、6-9.

<sup>8.</sup> 稀羅勃、Tongues [方言] (尚未有中文版) (2000)、43-44。

神是絕對的正義 - 在性格和個別方面是完美的善良和無罪 (詩篇 25:8; 34:8; 86:5; 119:68; 路加福音 18:19)。神的正義是他品質的完美標準。所有他的品性和行動都合乎他毫無瑕疵的正義。

聖父斷言他自己的正義說:「惟有我的公義永遠長存。」(以賽亞書 51:8b):聖子證實聖父的完美(路加福音 18:19;約翰福音 17:25)。聖子自己也是「聖潔、無邪惡、無玷污、遠離罪人」(希伯來書 7:26)、「義者」(約翰壹書 2:1)、和「那不知罪的[他不曾擁有罪性]」(哥林多後書 5:21)。9他的名「必稱為耶和華我們的義」(耶利米書 23:6)。聖經上對聖靈的稱呼是「聖潔」指示出他同樣擁有絕對的正義。

神絕對的正義與人類國度中比較上的義成了顯著的對比。10

我們都像不潔淨的人,所有[比較上]的義都像污穢的衣服;(以賽亞書 64:6a)

神的正義不能接受任何低過他自己完美的正義。除了達到他正義所要求的滿足或滿意外、他不能自由地忽視或赦免罪。神的正義只能責備罪。

神的正義和他的公理聯合在一起構成了神的聖潔或正直。正義是神正直的「原則」;公理是神正直的「司法」。神的正義所要求的、神的公理便執行。正義和公理聯合起來提防對神的品質實施任何的妥協 (利未記 11:44-45; 出埃及記 15:11; 19:10-16; 申命記 32:4; 以賽亞書 6:3; 約翰一書 2:29)。

# 公理

神的公理是絕對和廉正的公平。神一致地對代他所造之物、不偏不倚 (尼希米記 9:33; 羅馬書 2:11)。他以理想的公平來判斷; 他從不對任何人作出例外。作為神正直的司法、公理執行正義所要求的 (利未記 19:2; 歷代志下 19:7; 約伯記 37:23; 詩篇 19:9b; 50:6; 以賽亞書 2:2; 45:21; 耶利米書 50:7; 約翰福音 17:11;

<sup>9.</sup> 罪性是內在誘惑去犯罪的來源和持續撒但的計劃。直接由亞當首次犯罪的結果所形成、罪性居留在人體內細胞的結構中(羅馬書 6:6; 7:5、18)。 藉著男性生殖遺傳來留傳(創世紀 5:3)、罪性是人反抗神的重心;以弗所書 4:22 的「舊人」;羅馬書 8:3-4 的「肉體」;羅馬書 7:8-20 的「罪」的原則。由於耶穌基督經聖靈受孕、他生來是沒有生殖遺傳所做成的罪性(馬太福音 1:18)。請參閱楴羅勃、The Integrity of God [神的正直](尚未有中文版)、49-53。

<sup>10.</sup> 比較上的義是相對的義、將一組的道德和價值較量另一組、然而人的義從不能符合神正義的標準。稀羅勃、*The Barrier* [障礙] 2003)、14-15。

羅馬書 3:26; 希伯來書 11:30-31; 12:23; 啓示錄 3:7; 4:8; 6:10)。神的正義所拒絕或責備的 - 我們的罪性和個人的罪、他的公理便審判 (羅馬書 5:12)。神的正義所接受的 - 他自己的義在信徒裡 (哥林多前書 1:30)、神的公理便祝福。神的公理是審判和祝福兩者的來源。

為了叫罪人與他自己和解而同時滿足他的正義、聖父的公理把我們的罪歸於他的兒子、並以他作為我們的替代來審判他 (約翰福音 3:16; 羅馬書 3:24-26)。 <sup>11</sup> 他又委派他的兒子為「公義的判官」(提摩太後書 4:8)、賜給他「行審判的權柄」(約翰福音 5:27)。為了顯示出他的公平、聖靈供給公用的恩典 - 就是他說服「世人有關罪、義、和審判」的工作(約翰福音 16:7-11)。 <sup>12</sup>

#### 愛

神就是永恆、不變、完美的愛 (約翰壹書 4:8b、16)。他的愛與正義和公理是他所有行動的動機。神的慈愛和正直是離不開地聯合在一起; 正如同一個硬幣的兩面。正義和公理是保衛神慈愛的堡壘、「寶座的根基」(詩篇 89:14a)。正直是他慈愛背後的穩固。

因為耶和華的言語正直,凡他所作的,盡都誠實。他喜愛仁義公平, (詩篇 33:4-5a)

無時無刻神可沒有完美的愛 (歷代志上 16:34; 詩篇 118:1-4、29; 136:1-26; 138:8)。

在創造人類、天使、或宇宙之前-在萬物存在之先除了他自己之外、神的慈愛就存在。因此、他不愛上或開始去愛。他的慈愛不需要啟示或一個對像。他的慈愛不會因為知道了他所造之物的罪和失敗而失望、受挫或減少。他的慈愛不會因無知、愚蠢或荒謬而變得複雜。他的慈愛不受情緒或感情脆弱的影響。神是沒有情緒的。他的慈愛不時在一個合理的態度中實行。神的慈愛是完美的因為他完美的正直。神的慈愛在三類中表現出來:神聖的自愛、神聖客觀的愛、和神聖個人的愛。

# 神聖的自愛

神聖的自愛是指向着三位主宰完美的正義。神愛他自己的正直、而完美的正直是屬於三位一體的每一位。每一位是值得受到無限程度的欣賞。不單止三位一

- 11. 歸咎是神公理的行動、藉此譴責或祝福就被分配、存入、或歸於人類。請參楴羅勃、*The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版)。
- 12. 公用恩典是神給所有人類一般的祝福、包括:維護支撐宇宙的所有科學現象 (歌羅 西書 1:16-17; 希伯來書 1:3); 大自然的富裕有利於支撐在地球上所有的生命 (約翰福音 1:16); 聖靈對罪的約束 (以弗所書 2:2); 聖靈對世人有關罪、義、和審 判、改革或說服的任務 (約翰福音 16:8-11); 與及在傾聽福音時以聖靈用作人的靈 (哥林多前書 2:13-14)。請參閱 35-36 頁。也請參閱楴羅勃、Victorious Proclamation [勝利的公佈] (尚未有中文版) (2002) 、 8-9。

體的每一位愛他自己、而沒有一刻聖父不愛聖子和聖靈;或聖子不愛聖父和聖靈;或聖靈不愛聖父和聖子。

因為創立世界以前,你已經愛 [神聖的自愛] 我了。 (約翰福音 17:24b)

神愛他自己和其他三位一體的成員、對他的品質沒有受到妥協。但神怎能愛有罪過、在靈性上死亡、毫無價值的人類而沒有對他的正直實施妥協呢? <sup>13</sup> 這個問題的答案可以在神對人類兩類的愛中找到:神聖客觀的愛、和神聖個人的愛。

#### 神聖客觀的愛

神聖客觀的愛是指向着所有在靈性上死亡的人類。「客觀」的愛是「無條件的」;它並不依賴對象的優點、而是依賴主動的優點和正直。神聖客觀的愛是古往今來最強烈的愛。就是這樣的愛供給我們如此偉大的救恩。

神愛[客觀的愛]世人,甚至將他的獨生子賜給他們,叫一切信他的,不至滅亡,反得永生。 (約翰福音 3:16)

神差他獨生子到世間來,使我們藉著他得生,[父] 神愛 [客觀的愛] 我們的心在此就顯明了。 (約翰壹書 4:9)

惟有基督在我們還作罪人的時候為我們死,神[客觀]的愛就在此向我們顯明了。 (羅馬書 5:8)

十字架是神對全人類客觀的愛最大的證明。聖父的決定把人類有史以來的罪過歸於、並且審判耶穌基督無罪的人性、證明了他對我們的愛(約翰福音 3:16-17;羅馬書 5:8)。因為身為神的耶穌基督愛我們、他道成肉身為了擔當人類有史以來的罪過的歸於和審判、作我們的替代而死。當聖靈作出決定支持耶穌基督的人性在十字架上親身擔當我們的罪、也證明了他對我們的愛(彼得前書 2:24)。

# 神聖個別的愛

神聖個別的愛是單指向着完美的正義。因此神聖「個人」的愛是「有條件的」、強調對象的正直。要成為神聖個別的愛的接受者、對象必須擁有完美的正義。既然基督已在十字架上為罪的處罰付出了代價、在信徒相信耶穌基督的那一刻、神的公理可以自由地把神的正義歸於他們每一位(羅馬書 3:24-26)。

神使那無罪的〔"無罪"原文作"不知罪"〕,替我們成為罪,好叫我們在他裡面成為神的義。 (哥林多後書 5:21)

<sup>13.</sup> 靈性上的死亡是完全與神分離、無能與神建立關係 (羅馬書 5:12; 哥林多前書 15:22a; 以弗所書 2:1)。人類出生時、當亞當的原罪歸咎於生殖遺傳所做成的罪性、靈性上的死亡就發生了。請參閱楴羅勃、*The Barrier* [障礙] (2003) 、19-22。

那裏有神自己完美的正義神都愛。因此、在得救的一刻每位信徒永遠成了神聖 個別的愛的對象。

# 永恆的生命

神「是」。他是絕對自存的一位、耶和華、那偉大的「我是」(出埃及記 3:14) 是無始無終的 (詩篇 90:2; 102:27)。神自存的生命的意思是他對自己的存在是完全獨立的、沒有依賴任何其他永恆的物件。當關連到主宰、希伯來文文(resit)字、譯作「起初」(創世記 1:1)、指的是起初他們創造的工作、不是指神的開始。約翰福音 1:1 陳述聖父聖子在創世以前已經永恆地存在着。他們沒有開始。耶穌基督與聖父存在、而且在時間開始時已經存在。

太初有道 [耶穌基督, 聖子], 道與神 [聖父] 同在, 道就是神。(約翰福音 1:1)

新約聖經斷言「與父同在...那永遠的生命」(約翰壹書 1:2)、而這同一的「永生也是在他兒子裡面」 (約翰壹書 5:11)。耶穌基督在啟示錄 1:8 是「阿拉法和俄梅戛」。「阿拉法」是希臘字母的首字、指耶穌基督永恆的先存。「俄梅戛」是希臘字母的末字、指耶穌基督之位格的結合在他降生為人或首次降臨。 14 他是神永恆的兒子和大衛的兒子、會在位格的結合中、以萬王之王、萬主之主、在第二次降臨重返世上永遠統治。 15

神是無時間性的、然而他給人類歷史的經過發明了時間。我們用過去、現在、 和將來;短暫或冗長的歲月;年、月、日、鐘、分、秒來思想。但神視我們的 生命如「雲霧」(雅各書 4:14):今天還在明天就不見了。難怪大衛如此喊道、

人算什麼, 你竟顧念他?

(詩篇 8:4a)

然而、永恆、慈愛的神看顧我們以致他慈愛地邀請我們來分享他永恆的生命。

信子的人有永生;不信子的人得不著永生, 〔原文作"不得見永生"〕神的震怒常在他身上。 (約翰福音 3:36)

15. 如上 71-77。

<sup>14.</sup> 希腊文的 ΰπόστασις (hupostasis) 字意谓「实在的本性、品质、实际的存在、真实」。当圣子把自己承担为真实的人性、他变成了神人、宇宙闲独一无二的一位。位格的结合描述降生为人的基督的整位、神和人、两个本性联合在一位里、直到永远(约翰福音 1:14, 18; 罗马书 1:2-6; 腓利比书 2:6-8; 提摩太前书 3:16; 希伯来书 1:2-3)。请参阅 29-32 页。也请参阅稀罗勃、The Divine Outline of History: Dispensation and the Church [神的历史纲要: 事件发生的次序以及教会](尚未有中文)(1999), 37-39。

#### 全知

神是全知的。全知是源於拉丁文 omni、意思是「所有」、和 scientia、意思是「知識」。永恆的神以三位存在着、無時不知道萬事、包括實在和可能發生的事情、過去、現在、和將來的事情。在創世之前、神已經知道你生命中每一個困難、每一個悲哀、和每一刻、包括你會犯的每一個罪。雖然他的全知超越了時間和永恆、他對未發生事件的知識並沒有違犯或妨礙你的意志。在神聖的設計下、你是一個自由的人、可以選擇分享或拒絕神的恩典。你所有的決定和行動應向神付出責任(羅馬書 14:12)。

這三位主宰都是全知的。聖父是「知識全備」(約伯記 37:16; 比較、馬太福音 6:8; 10:29-30; 使徒行傳 1:24); 聖子知道「萬事」 (約翰福音 18:4; 比較、馬太福音 9:4; 約翰福音 2:25); 而聖靈被稱為「有智慧和聰明的靈、謀略...的靈、知識...的靈」(以賽亞書 11:2)。

#### 全在

神的存在是超過空間的限制。他是無所不在和超越物質世界。「無所不在」的意思是他整個品質總是在自然界的各處、在歷史、在所有人類的事件上(耶利米書 23:23-24; 使徒行傳 17:27-28)。「超越物質世界」的意思是他不是仰賴所創造的宇宙、以致沒有特別的地方單獨包含着他(詩篇 113:5-6; 以賽亞書 55:8-9; 約翰福音 8:23)。

無所不在和超越物質世界的存在都顯得平衡、以致「他的榮光充滿全地」(以賽亞書 6:3b)。 他整個本質都在宇宙的每一點、然而同時他是「聖潔」和「高超、威嚴」無限地超過宇宙(以賽亞書 6:1、3a)。三位主宰遍布宇宙、然而同時他們有自由去處於一個特別的地方、包括:

- 1. 給摩西律法 (申命記 4:10)。
- 以神之顯現出現 (創世記 18:1; 出埃及記 3:2-6; 民數記 14:10; 列王記上 8:10-11; 以賽亞書 6; 比較、約翰福音 12:37-41)。
- 3. 耶穌基督降生為人期間住在地球上(約翰福音 1:14)。
- 4. 住宿在信徒內 (約翰福音 14:20、23; 哥林多後書 6:16)。

全在保證沒有一個信徒會孤單 (希伯來書 13:5b)。聖父充滿天地 (耶利米書 23:23-24);聖子、在聖父和信徒裡面 (約翰福音 14:20;歌羅西書 1:27)答應我們、「我常與你們同在」(馬太福音 28:20);而內在的聖靈住宿在每一個教會年代的信徒內 (哥林多前書 6:19)。 $^{16}$ 

16. 對人類歷史的管理、神把它劃分為時代。一個時代是一段時期根據神的顯示來定義。教會年代是從紀元後三十年、五旬節那天開始、終止在一個不可而知的將來當教會被復活或傳送。請參閱楴羅勃、*The Divine Outline of History* [神的歷史綱要:事件發生的次序以及教會](尚未有中文版)、63-70。

#### 全能

神是全能的、在能力和權威上無限制。他的全能擔保「出於神的話、沒有一句不帶能力的」(路加福音 1:37)。如果神在任何方面是有限的話、這約束都是出於自己、為了符合他的品質。神可以實行他的旨意、但未必決定實行所有他能幹的(以弗所書 1:11)。

全能是三位一體的最高的聖神的大能。聖父被稱為「全能者」(約伯記 11:7)、而他的大能是永恆的 (羅馬書 1:20)。聖子的大能創造了宇宙、並且掌握着它、使歷史繼續下去 (以賽亞書 40:26; 比較、歌羅西書 1:16-17; 希伯來書 1:3)。耶穌基督也被稱為「全能、大能、全能者」(創世記 17:1; 以賽亞書 9:6; 啟示錄 4:8; 19:6)、他並且是

按聖善的靈說,因從死裡復活,以大能顯明是神的兒子。(羅馬書 1:4b)

聖靈供給信徒神聖的大能來實行聖父的計劃 (撒迦利亞書 4:6; 使徒行傳 1:8; 羅馬書 15:19)。 17

在降生為人期間、耶穌基督限制運用他的神聖、為了嚴格地遵從聖父的計劃 (約翰福音 5:17; 6:65; 8:28; 腓立比書 2:6-8) 而利用聖靈的大能 (以賽亞書 42:1; 馬太福音 4:1; 路加福音 4:18-19; 約翰福音 3:34)。他的目的是給教會年代的信 徒証明: 學習、思考、和應用聖經教義、實現基督徒的生命必須仰賴聖父的計 劃和聖靈的大能。

# 不變

神是不變的。他既不能也不容許更改。他是絕對的穩定。神至尊的決定、他的全知、他的正直、其實所有他的特徵都永遠是一樣、擁有相同的價值 (民數記 23:19; 詩篇 33:11; 102:27; 瑪拉基書 3:6)。他的話語和他的工作是不改變的。

經常的問題是、「神若是全能、他可否改變任何他所渴望的?」不可能!每一個品性必定要符合他的正直。沒有一個品性能取代或離開神其他的品性來操作。這個意思是神從不會反覆無常、或隨意妄為、或違反他所命令的。因此、神的全能不能不顧他不變的要求。

他的信實來自他的不變 (耶利米哀歌 3:22-23)。聖經重覆地聲明神是信實的。他從來都是可靠;他從來不叫任何人失望。他對他的話語守信 (希伯來書 6:17-19)。他從沒有不守他的諾言 (列王記上 8:56)。我們縱然失信,他仍是可信的 (提摩太後書 2:13)。在聖父裏「沒有改變,也沒有轉動的影兒」(雅各書1;17)。耶穌基督「昨日今日一直到永遠,是一樣的」(希伯來書 13:8)。聖靈信實地在萬事上幫助信徒 (約翰福音 14:16)、教導他神的話語 (哥林多前書2:13)。

<sup>17.</sup> 楴羅勃、*Old Sin Nature vs. Holy Spirit* [聖靈與舊罪性的對比] (尚未有中文版) (2000)。

#### 真實

神是絕對的真理 (詩篇 12:6)。他的真實在他的話語 (約翰福音 8:45-46)、他的工作 (詩篇 33:4)、和他的途徑中顯明 (啟示錄 15:3)。神在所有的顯示中言行一致、包括命令、諾言和警告。他的信實支持他話語的真理 (詩篇 100:5)。聖子證實了聖父的真實:「那差我來的是真的」(約翰福音 7:28; 比較、約翰福音 17:3)。證實他自己耶穌說: "我就是道路、真理、生命;若不藉著我,沒有人能到父那裡去」(約翰福音 14:6)。在約翰壹書 5:7: "聖靈就是真理"。

#### 神聖品質的光譜

雖然神聖品質的所有品性都存在這三位主宰裡、但不完全同時顯明出來。這品質的一致而品性的個別可以利用光的性質來舉例說明。正如神在品質方面是一、光也是; 又如神在他的品質上有許多品性、光也有許多顏色。

從太陽射出來的每一線光是純白的、然而在每一線光內、存在着光譜的所有顏 色。當一線白光經過三稜鏡折射出來、我們便看見這光譜;紅、黃、青、藍、 紫。環繞我們的四周都可以看見這顏色光譜的顯示。當白光照在物件上、一些 顏色被吸收、而其他的被反射。物件吸收的顏色決定物件的顏色。例如:當一 線光射在吸收紅色和黃色的物件上、物件反射的顏色 - 就是我們看見的顏色 - 是藍色。如果黃色和藍色被吸收了、反射的顏色是紅色。同樣、無論那個品 性在那一時刻反射出來、但整個神聖品質的光譜都不斷留存在三位一體的每一 位裡。

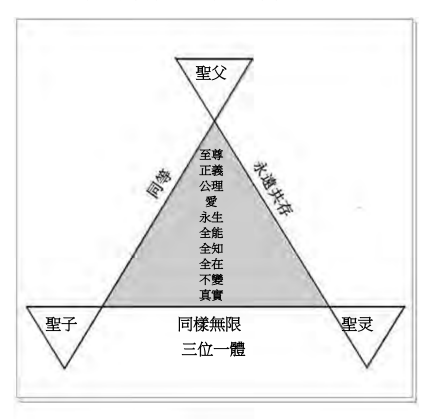
例如、「一個慈愛的神怎能把人送往地獄?」發出這個問題的就是把注意力集中在神的慈愛這神聖的品性上而忽略了他的正義和公理。把神的慈愛從他的正直隔開無疑是把他的慈愛降低為人類的感情。神的慈愛與他的正直分不開地結合在一起。神正直的絕對準則認為非信徒是完全不可接受的。然而就算我們不是神可以接受的、聖父「愛世人」、甚至將他的兒子代替我們而死、叫一切信子的都能與神建立永恆的關係(約翰福音 3:16)。神的正義和公理因基督在十架上的拯救工作得到滿意、這同樣的正義和公理責備那些拒絕基督工作的人和對他們實施永恆的審判。神的慈愛永不拒絕非信徒;而是非信徒拒絕神的愛。

信他的人,不被定罪;不信的人,罪已經定了,因為他不信神獨 生子的名。(約翰福音 3:18)

三位一體的品性從不分開獨自操作。正如我們用光作的比例、所有神聖的品性 和三位一體的每一位都在拯救人類的工作上反射出來。其他情況帶出他其他各 方面的品質。神的正義和公理責備和審判非信徒。當一個人相信耶穌基督、慈 愛和永恆的品性成為焦點。全知和至尊是神計劃的起源、而不變和真實是首要神對信徒的信實。

#### 三位一體的個性和角色

一個神存在着個別的三位。當聖經把神給人類的計劃顯露出來時、它把三位一體每一位的角色分別出來。但是、三位神聖的個性與三位分別的人類個性不同。沒有兩個人與三位主宰一樣擁有同樣的個性品質。品質上的一致、與及神三位分別而相等的個性最好是以一個等邊三角形來舉例說明。



聖父、聖子、和聖靈是同等和永遠共存、沒有一位低於另一位。只有當神聖的計劃在不同的方面施行中、在形容他們對有關人類的工作時、才把一位視為「服從者」。這點可以在聖子服從聖父的計劃走上十字架表露出來 (約翰福音 4:34)。

那時我 [耶穌基督] 說: "神啊[聖父],我來了,為要照你的旨意行,我的事在經卷上已經記載了。 (希伯來書 10:7)

聖靈給未信耶穌的人顯示聖父的計劃也表露了他對聖父的服從 (創世記 6:3; 約翰福音 16:8)。

聖父是計劃的創造者;聖子是計劃的執行者;而聖靈是計劃的顯示者。要記着在形容三位一體每一位的個別職責時並不減低這三位神聖的同等地位。雖然每一位主宰有不同的職責、他們不能違背另一位。雖然他們在品質方面是一個神、但是是個別、分開的三位。

不能解識這深奧的聖經真理的人感覺三位一體的存在是荒謬、過時的迷信。然而、三位一體不是一個不可思議、難以觸模的觀念。如果是真的話、三位一體就不會在聖經中透露出來。



三在一

也許、利用光的第二個比例、三位一體便可獲得了解。自然界雖然沒有什麼比例可以完全解識神一致的三位、但一個簡單的例子可能澄清這個觀念。光是唯一有三個分明特性的現象:光化性或放射能量、特別在紫外線光譜;發光性或照亮;和發熱性或產生熱量。每一個特性是分明的、但連起來成為光。光化性就好像聖父、不能看見也感覺不到。發光性就好像聖子、同時可以看見和感覺得到。發熱性就像聖靈、可以感覺得到但看不見。

# 神性的法令

神始終知道他對人類歷史的計劃、而以一個他所創造之物可以明白的方式來把他的計劃顯示出來。神給人類計劃的神學名詞叫做神性的法令。這法令定義為神永恆的、神聖的、明智的、和至高無上的目的、同時理解曾經是、或將會是的所有事物、在他們的因素、進行、狀態、連續、和關係中、而且決定他們必然的未來。(詩篇 148:6)

在永恆的過去-在創造天地和人類之前-三位一體的成員有系統地陳述了他們的法令。這法令包括創造一個完美的人、一個自由、能辨是非的人、雖然、從他全知的品性、神知道第一個人會用他的意志去犯罪、違反他。亞當的原罪給他自己以及最終全人類帶來刑罰 (羅馬書 5:12)。<sup>18</sup> 如今靈性上死亡的人類是無能與神建立關係。雖然如此、從永恆的過去神仍以客觀的愛來愛不配的人類、渴望賜福給人類、要求與人類分享他的永生。

因此、神頒令人類的罪和因罪產生靈性上的死亡不能中斷他的計劃。一個拯救的方法供給不配的人類、把人類帶到與神建立永恆的關係和暫時的相交、而沒有對神聖的品質實施任何的妥協。<sup>19</sup> 神的恩典就是答案。在他恩典的政策下、神單獨完成一切而人類只管接受益處完全用不着他自己的功績或才幹。<sup>20</sup>

- 18. 亞當首次所犯忤逆的罪導致他獲得一個罪性。罪性是人反抗神的重心、是誘惑、慾望、和屬人善行的來源、但不是罪的來源。人的意志才是罪的來源。罪性居留在身體上細胞的結構中、而且藉著生殖遺傳來留傳(羅馬書 6:6; 7:5、18)。在出生時、亞當的原罪歸咎於每個人生殖遺傳所做成的罪性,以致我們在肉體上誕生但在靈性上是死的,受到神公理的刑罰。我們被譴責不是由於我們個人的罪,而是因為亞當的原罪。請參閱楴羅勃、The Barrier [障礙]、The Integrity of God [神的正直](尚未有中文版)、49-53。
- 19. 與神暫時的相交是被聖靈充滿,與及在聖靈控制之下的絕對狀態(以弗所書5:18)。當信徒犯罪,他失去聖靈的充滿和與神暫時的相交,在屬肉體的絕對狀態中。經過認罪後信徒可回復與神暫時的相交和被聖靈充滿(約翰一書1:9)。請參閱22頁。也請參閱楴羅勃、Rebound & Keep Moving![反彈、繼續前進!](1993)。
- 20. 恩典是神的政策, 賜給有過犯的人類不應得的善意。 恩典是所有神,以耶穌基督在十字架上救恩的工勞為基礎,可自由地為人類做事(以賽亞書 30:18)。

神為我們完成的工作發生在三個階段:第一個階段是救恩;第二個階段是基督徒的生活方式;第三個階段是永恆。所有三位一體的成員為叫拯救成為事實都付出貢獻。聖子,三位一體的第二位同意聖父,三位一體的第一位,經由處女出生,進入世界,成為真人,為罪的工價付出代價(約翰福音 3:16; 6:38)。聖靈,三位一體的第三位,是聖子懷孕的媒介(路加福音 1:35),並且自始至終支持他在世的生命(馬太福音 12:18, 28; 路加福音 4:1, 14, 18; 約翰福音 3:34; 使徒行傳 10:38)。<sup>21</sup>

處女懷孕的結果是誕生了宇宙間獨一無二的一位;耶穌基督是神和人在一位、 直到永遠(路加福音 2:11)。與神不同、耶穌基督是真人;與人不同、耶穌基督 是沒有減少的神聖。因為是處女懷孕、耶穌基督的人性是生來完美、沒有罪 性。

聖子一生在世的任務、執行聖父的旨意 (約翰福音 8:29; 希伯來書 10:9)。他的 人性被誘惑的程度遠超過我們所能想像、然而他依然保持無罪。身為唯一完美 的人、他才有資格為人類罪的工價付出代價。

因為罪的工價乃是死;惟有神的恩賜,在我們的主基督耶穌裡, 乃是永生。 (羅馬書 6:23)

當耶穌掛在十字架上、為我們的罪被聖父審判、聖靈信實地繼續支持他 (希伯來書 9:14)。當基督說、「成了」(約翰福音 19:30)、我們的拯救完成了。所有三位一體的成員對我們的拯救都付出了貢獻。

遺下來的就是我們從神的恩典裏接受這宏大的禮物。我們怎樣接受神這說不出的禮物?

"當信主耶穌,你必得救。" (使徒行傳 16:31a)

進入第一個階段、救恩,是利用沒有工勞的信心系統。在信心裡、對像、耶穌 基督;擁有所有的工勞。得救不是靠着工作,乃是靠着信心。

你們得救是本乎恩,也因著信;這並不是出於自己,乃是神所賜的;也不是出於行為,免得有人自誇。(以弗所書 2:8-9)

得救是單信基督一位 (約翰福音 3:16; 20:31)。在相信基督的一刻、我們進入了一個與神永恆的關係和在世與他的交通。

<sup>21.</sup> 處女的懷孕是由聖靈所造成的、他提供二十三個完善的染色體來使馬利亞卵巢內的二十三個完善、沒有被罪性所染的染色體受孕。結果、沒有從男性生殖遺傳所做成的罪性和沒有亞當原罪的歸咎。請參閱楴羅勃、*The Integrity of God* [神的正直] (尚未有中文版)。

第二個階段從得救的一刻開始、延續信徒在世的一生。基督徒的生活方式是一個超自然的生活方式。能否實現就要仰賴聖靈充滿的使能的力量和留存在信徒 魂裏的聖經教義。神的目的是賜給每一位在世的信徒非凡的福氣。

願頌讚歸與我們主耶穌基督的父 神,他在基督裡曾賜給我們天 上各樣屬靈的福氣。 (以弗所書 1:3)

這般福氣只臨到那些藉着聖靈的教導和充滿的任務 (約翰福音 14:26) 、在恩典和認識救主耶穌基督裡有成長的信徒 (彼得後書 3:18)。<sup>22</sup>

聖靈的充滿、基督徒生命的力量和與神暫時相交的答案、是藉著私自向神認 罪、利用反彈的步驟來維持。當我們犯罪、我們失去聖靈的充滿和與神暫時的 相交。但是、

我們若認自己 [已知] 的罪,神是信實的,是公義的,必要赦免我們 [已知] 的罪,洗淨我們一切的不義 [不知或遺忘的罪]。 (約翰一書 1:9)

私自認罪是單單向父神說明已知的罪、他便洗淨信徒所有的罪、包括不知或遺忘了的罪。<sup>23</sup>反彈的結果是聖靈的充滿和回復與神暫時的相交。聖靈的充滿使我們能學習和明白聖經教義、從學習、思考、和應用教義我們便能有屬靈的長维(約翰福音 14:26)。

神計劃的第三個階段是給在永恆裡的信徒。這最終的升遷在肉體死亡時開始。 <sup>24</sup>神同時供給每一個信徒在永恆裡非凡的福氣。

在我父的家裡有許多住處; 若是沒有, 我 [耶穌基督] 就早已告訴你們了。我去原是為你們預備地方去。(約翰福音 14:2)

聖經沒有廣範地告訴我們永恆的福氣和供應。遠超我們有限的理性、永恆是以否定的措辭來描述:

不再有死亡,也不再有悲哀、哭號、疼痛,因為以前的事都過去了。(啟示錄 21:4b)

- 22. 楴羅勃、Giving: Gimmick or Grace? [奉獻: 是詭計還是以恩報恩?] (1990)、
- 15-18; Christian Integrity [基督徒的正直] (尚未有中文版) (2002)、89-91。
- 23. 楴羅勃、Rebound and Keep Moving! [反彈、繼續前進!]。
- 24. 教會年代結束的那代信徒不會死而將會直接從第二個階段進入第三個階段。這 就稱為教會的復活或傳送 (帖撒羅尼迦前書 4:14-17)。

由於神聖的法令是恩典,人進入實現神的計劃一定要與恩典相稱。神是完美的; 他的計劃是完美的。不完美的人的善功永遠不及神完美的標準。

他便救了我們,並不是因我們自己所行的義,乃是照他的憐憫 [恩典在行動中的表現],藉著重生的洗和聖靈的更新。

(提多書 3:5)

# 三位一體的顯示

兩件事件,一件發生在舊約而另一件在新約,生動地表現給我們三位一體的真實。當神呼召以賽亞成為他的僕人時,一個罕見天堂的幻像顯示給這位先知。

當烏西雅王崩的那年,我見主坐在高高的寶座上。他的衣裳垂下,遮滿聖殿。其上有撒拉弗侍立,各有六個翅膀:用兩個翅膀遮臉,兩個翅膀遮腳,兩個翅膀飛翔。彼此呼喊說: "聖哉! 聖哉! 聖哉! 聖哉! 萬軍之耶和華,他的榮光充滿全地!" (以賽亞書 6:1-3)

為何這些天使重復「聖哉」這個字三次呢?他們讚美的對象是三位一體。請注意、他們並不是說: "聖哉、聖哉、聖哉、萬軍之耶和華[們。"神在個別方面是三位,可是在品質方面是一。

耶穌基督是三位一體裡唯一可見的一位。以賽亞看見他坐在他的寶座上,身為 天地之至尊者。以賽亞目見主的聖潔或正直的情景是如此榮耀叫他面對自己的 不配(以賽亞書 6:5)。雖然得救,以賽亞或其他罪人,包括我們、怎能站在聖潔 的神面前而繼續活着?當我們看見自己的真相時,便知道那是由於神的仁慈我 們才不至被消滅,

因他的憐憫不至斷絕。每早晨這都是新的。你的誠實極其廣大。 (耶利米哀歌 3:22*b*-23)

在歷史上, 三位一體曾經一度獨特地顯示在地球上。這場合是耶穌基督受洗的時候。施洗約翰早已宣佈基督的首次降臨,為信徒在約但河裡施洗,認定他們是屬於要來臨的天國。然後,耶穌在這情景出現,要求約翰為他施洗。,、抗議自己的不配。經過主解釋他必須受洗來認定他是屬於神的計劃後、約翰才願意為他施洗。

耶穌回答說: "你暫且許我,因為我們理當這樣盡諸般的義〔或作"禮"〕。於是約翰許了他。(馬太福音 3:15)

耶穌基督的受洗預示十字架,得以盡「諸般的義」。這就是,聖父對聖子的義得到滿足或滿意。這聖經的聲明也包括了救贖的教義,若要從「罪的奴隸市場中」購買人類的自由便需要一位擁有完美正義的救世主。<sup>25</sup>

聖經裡提及不同的洗禮,唯獨耶穌基督的洗禮是獨特的。<sup>26</sup> 這洗禮顯明了聖子 對聖父旨意完全的順服。那無罪的願意認定自己為罪人在十字架上受審判作為 我們的替代。<sup>27</sup>

就是在這洗禮的過程中,發生了三位一體驚人的顯示。

耶穌受了洗,隨即從水裡上來。天忽然為他開了,他就看見神的 [聖] 靈彷彿鴿子降下,落在他身上。 (馬太福音 3:16)

水代表聖父對聖子首次降臨的旨意。在水裡,基督認定他是聖父對人類救贖的計劃。當耶穌從水裡出來時,聖靈,三位一體的第三位,「彷彿鴿子」降落在他身上 (路加福音 3:22)。因着這個跡象,約翰和在場的每一位無疑地知道耶穌確實是神的兒子,三位一體的第二位 (約翰福音 1:33-34)。

從天上有聲音說: "這是我[父神]的愛子,我所喜悅的。" (馬太福音 3:17)

贊許的聲音來自父神,三位一體的第一位。因此,正當基督的洗禮,他在世任 務開始時,三位一體的三位成員行動一致來證實神人的身份。三年之後,在他 升天之前,耶穌基督委托信徒在世上代表他。正式任命的話語再次把重點帶到 三位一體中。

所以你們要去,使萬民作我的門徒,奉父、子、聖靈的名給他們施洗。〔或作"給他們施洗,歸於父、子、聖靈的名"〕 (馬太福音 28:19)

<sup>25.</sup> 稀羅勃, Slave Market of Sin [罪的奴隸市場] (1994)。

<sup>26.</sup> 英文字, "baptism", 「施洗」是希臘文 βαπτιζω (baptizo) 的音譯, 意謂「浸」或「浸沒」。當某人或某事受洗, 它是與第二個人或第二樣物件被認為一, 以致第一個人或第一樣物件的本性或特徵被改變。聖經裡有七個施洗:三個是在水中儀式上的施洗-耶穌的(馬太福音 3:13-17)、約翰的(馬太福音 3:1-11)、和信徒的(使徒行傳 2:38、41; 8:36-38);與及四個真正的施洗-聖靈的(哥林多前書 12:13)、摩西的(哥林多前書 10:2)、火焰的(帖撒羅尼迦後書 1:7-9)、和十字架的(馬太福音 20:22)。請參閱楴羅勃、Tongues[方言](尚未有中文版)。

<sup>27.</sup> 稀羅勃、The Blood of Christ [基督的血] (尚未有中文版) (2002) 、23。

信徒是奉聖父、聖子和聖靈的名「單數 - 不是復數」受洗。單數的「名」與在 以賽亞書 6:3 的「耶和華」相同;證實了神在品質方面是一,可是在個別方面 是三位。以賽亞書 6:3 強調三在一,而馬太福音則強調一在三。

#### 我們怎能明白神的個別?

如何把主宰無限的個性描述給我們有限的理性?用什麼字句,什麼傳達的方法最易於解識給人一些通常難明的事?聖靈採用的一個來顯明的方法是適應的言語,那是利用賦與神人形或人性。神利用這些實際是他並不擁有的人形或人性的比喻,來帶給我們一些對他神聖的性格和政策的見識。賦與神人形是用來解識他處事之方法。賦與神人性、感覺、情感和思想是利用我們人類的觀點來解識神聖的政策、行動、和决定。

例如,「聖父」這名詞,是賦與神人性,根據我們對父子關係的觀念的熟悉。 聖父不但形容到三位一體的第一位與第二位的關係,同時也表明了我們透過重 生與聖父的家庭關係 (哥林多前書 11:3)。同樣,「聖子」與「聖靈」的稱呼 描述給我們其他主宰的角色。

#### 聖父

#### 創始者, 策畫者

在聖經裏,父親是一家之主 (哥林多前書 11:3)。聖父是父親身份的縮影,萬物的至高權威 (哥林多前書 8:6)。「聖父」這稱號強調第一位的絕對權威,既然他是人類神聖計劃的創始者 (約翰福音 14:24;以弗所書 1)。

一神,就是眾人的父,超乎眾人[信徒]之上[至高無上的],貫乎 眾人之中[無處不在的],也住在眾人之內。<sup>28</sup> (以弗所書 4:6)

然而聖父並沒有在品質或程度上超越其他三位一體的成員, 而是與聖子和聖靈 同等。

在永恆的過去,聖父策畫所有過去的,現在的,或將來的一切 (創世記1:1)。他「立定大地的根基」(箴言8:29),預備自然的各樣要素 (約伯記28:25-27),為海洋定下界限 (約伯記38:11)。聖父有意造人 (創世記1:26),並且要恩待他 (以弗所書1:2,4;2:8-9)。一切聖父所計劃和產生的都表現出他的品質。

<sup>28.</sup> 聖父的住宿在內是每個教會年代的信徒在得救的一刻時獲得的永久,絕對的狀態(約翰福音 14:23;以弗所書 4:6;約翰一書 4:15)。

「主耶穌基督的父神」是第一位主宰的稱號 (哥林多後書 1:3; 11:31; 以弗所書 1:3; 歌羅西書 1:3; 彼得前書 1:3)。這稱號指示出基督與聖父的關係。基督同時是聖父的揭露和他計劃的焦點 (約翰福音 1:14; 哥林多後書 4:6; 以弗所書 3:11; 希伯來書 1:2)。

從來沒有人看見[父]神,只有在父懷裡的獨生子[耶穌基督]將他 表明出來。 (約翰福音 1:18)

聖父與聖子的關係自永恆的過去已在神性的法令裡存在 (約翰福音 17:5,24)。雖然與聖父在永恆上是同等 (腓立比書 2:6),聖子的職責是處於一個附屬的角色為了達成聖父救贖的旨意。一些句子如「他的獨生子」(約翰福音 3:16)和「神獨生子」(約翰福音 3:18)都應該因着三位一體的第二位的獨特任務來明白。雖然是永恆的神,他從聖父差來道成肉身顯明給世人 (約翰福音 1:14;8:42)。耶穌基督是唯一生於世上沒有罪性的人 (彼得前書 1:19),經處女出生 (詩篇 2:7;以賽亞書 7:14;馬太福音 1:23),也是唯一有資格替代全人類的罪受審判 (以賽亞書 53:4-6;希伯來書 9:16b,28a;約翰壹書 3:5)。

#### 眾信徒的天父

既然聖父是救恩的策畫者,所有信徒經過新生都與他有個別和永恆的關係(以弗所書 1:5; 3:14-15; 4:6)。我們被稱為神的兒女(約翰福音 1:12; 加拉太書 4:6-7)。與一般人視神為宇宙之父的觀念相反,神不是全人類的天父(約翰福音 8:42, 44),而是眾信徒的天父。成為神家庭中的會員不是自動的,而是由相信耶穌基督一個簡單的行動所導致的。

所以你們因信基督耶穌,都是神的兒子。 (加拉太書 3:26)

身為他家庭裡的成員,我們可以稱他為「天父」(羅馬書 8:15)。

正如一般慈愛的父親,天上的父神供給他的兒女最好的 (馬太福音 7:11)。在永恆的過去透過神聖的法令,一切我們所需的都供應得應有盡有。為了擔保這個永恆的供應聖父不單住宿在每一個信徒的體內 (約翰福音 14:23; 以弗所書 4:6),還是這些福氣的親身授予者。這些恩典的福氣包括所有在第一個階段「救恩」裡給信徒的恩賜;<sup>29</sup> 在第二個階段裡,包括應許和聖經教義;在第三個階段「永恆」裡給信徒的福氣。

不能朽壞、不能玷污、不能衰殘、為你們存留在天上的基業。 (彼得前書 1:4b)

<sup>29.</sup> 從得救的一刻開始,教會年代的信徒從神處接受至少四十件的禮物。請參閱 稀羅勃, The Plan of God [神的計劃] (2003), 附錄。

如所有的兒女我們都會犯罪,叫我們的天父失望。因此我們被天父懲罰,全為了我們着想(希伯來書 12:5-11)。然而我們的天父隨時都預備接受他的兒女恢復關係,只等我們私自直接向他認罪,重返他的計劃裡(約翰一書 1:9)。<sup>30</sup>

#### 聖子

#### 宇宙間獨一無二的一位

耶穌基督,第二位,是三位一體裡唯一可見的一位 (約翰福音 1:14, 18; 14:9)。他名為聖子,主耶穌基督。他的稱號是「主」,希臘文 κύριος (*Kurios*),希伯來文「耶和華」,宣告他的神聖。「耶穌」,譯作「救主」,是他人性的名字,亦表示他為了我們的救贖事工 (馬太福音 1:21)。「基督」的稱呼意謂「那被油途的」或「彌賽亞」,指出他的先知和祭司之職位,以及以色列人之君王。

身為宇宙間獨一無二的一位,耶穌基督,在「位格的結合」裡,擁有兩個離不開永遠聯合在一起的性格,沒有喪失或混合這分開的身份,沒有喪失或遷移品性,這聯合是個別和永恆的。他是沒有減少的神聖和真實的人性在一位裡直到永遠(羅馬書 1:2-6; 腓立比書 2:6-8; 提摩太前書 3:16)。他具有神聖的每一樣品性,與三位一體的其他兩位的關係永遠存在(以賽亞書 48:16; 約翰福音 1:1-4; 希伯來書 5:5)。

因為神本性一切的豐盛,都有形有體地居住在基督裡面,

(歌羅西書 2:9)

身為神聖,基督擁有所有的權柄 (馬太福音 28:18),在自己裡擁有生命 (約翰福音 5:26),賜永生 (約翰福音 10:28),赦罪 (馬太福音 9:6;馬可福音 2:7),和執行審判 (約翰福音 5:22)。身為聖子 (羅馬書 1:1-4),基督是「神 (聖父)本體的真像」(希伯來書 1:3)。在罕有的情況下當他提到他是「神的兒子」時,他受到褻瀆的譴責 (約翰福音 10:33),更受到死的威脅 (約翰福音 5:18)。許多聽他自認為神聖和彌賽亞的都猛烈地拒絕他。

身為「人子」(路加福音 19:10),基督取了人的「形像」和「樣式」(腓利比書 2:7)。當他在世的任務期間他經常強調這個稱號過於其他的稱號。因為他的神聖總是存在(約翰福音 1:1),他現在集中於那些新的並且必須被瞭解的 - 就是他的人性(馬太福音 1:25)。他在世期間,耶穌體驗了體力,智力,和精神的成長(路加福音 2:40, 52)。他知道疲勞(約翰福音 4:6),飢餓(馬太福音 4:2),口渴(約翰福音 19:28),試驗(希伯來書 4:15),受苦(希伯來書 2:18),和死亡(路加福音 23:46)。

當神人在位格結合時,從他神性說的話,基督視神為他的父;當他在十字架上,從他的人性說的話,他視聖父為他的神 (馬太福音 27:46;比較,約翰福音 20:17)。然而他的人性絕對沒有把他的神聖減少,也沒有減去他與聖父和聖靈的平等地位 (約翰福音 5:23)。

30. 稀羅勃、The Prodigal Son [浪子] (2001) Rebound & Keep Moving! [反彈、繼續前進!]

22

耶穌在舊約聖經裡清楚地顯露為:

- 1. 創造者 (創世紀 2:7; 比較, 約翰福音 1:3, 10; 羅馬書 11:36; 歌羅西書 1:16-17)。
- 2. 耶和華的使者 (耶和華, 創世紀 16:10; 22:11; 士師記 13:17-23; 比較, 約翰福音 1:18)。<sup>31</sup>
- 3. 彌賽亞或那被油塗的 (詩篇 2:2; 但以理書 9:25; 比較, 約翰福音 4:25-26)。 他重複地被宣稱為「耶和華」。

新約聖經記錄他的任務,並且大大地擴展我們對他個人和工作的了解。

#### 他降生為人

神的兒子降生為人,以肉身來臨,和他位格的結合是基督教的基礎。為人類提供救恩,聖子必須成為人類的一份子。身為至尊和永恆的神,他不能在十字架上受審或死亡。何等驚人的努力使創造者把自己的身份降低與他自己所創造的平行,好叫他能把我們提高到他自己榮耀的範圍裡!時候滿足時((加拉太書4:4),耶穌基督經聖靈受孕和處女出生(路加福音1:31-35)在肉身中顯露(提摩太前書3:16)和住在我們中間(約翰福音1:14)。

他在世的任務期間,他顯示了神的榮耀和全知 (馬可福音 9:2-8;路加福音 9:29-35; 哥林多後書 4:6),然而他主要來顯露神的愛 (約翰一書 4:9-10)。那愛至高的證明就是十字架。

惟有基督在我們還作罪人的時候為我們死,神 的愛就在此向我們顯明了。 (羅馬書 5:8)

就是單靠他無罪,完美的生命也不能拯救我們。他的奇蹟,提出他是彌賽亞的證件,只有緩和一些人生命中的痛苦。為了給全人類提供救恩,「耶穌基督必須成為"血肉之軀",取代我們,為我們的罪孽被判斷」。耶穌基督完美,無罪的人性必須為我們的罪付出代價。

神宣告罪的懲罰是靈性上的死亡,在譴責之下與神分離 (創世紀 2:17; 比較,創世紀 5:3-5; 羅馬書 5:12)。付那代價, 基督,作為我們的替代,必須負擔全世界的罪孽在他的人性上,並且被父神審判 (馬太福音 27:46; 彼得前書 2:24)。當他承擔世人的罪孽時,基督忍受極度的痛苦以致父神把他兒子劇烈的痛苦遮蓋,把黑暗掩蓋各各他山。 (路加福音 23:44)。在神審判了每一件罪孽 - 過去的,現在的,以及將來的 - 耶穌說:「成了!」(約翰福音 19:30)。耶穌基督為全人類遭受了靈性上的死亡。救贖的工作完成了。然後,按着他自己的意志,耶穌放棄了他肉體的生命。

<sup>31.</sup> 耶和華的使者是神「可看見」的顯示,在舊約聖經裡三位一體的第二位,當 耶穌基督承擔了人性之後,不再以使者出現在新約聖經裡。

肉體死亡把身體從魂和靈分離,但從未終止魂和靈的知覺。隨着釘死在十字架上的三日三夜,耶穌基督的身體被埋葬 (路加福音 23:50-53)。他的魂往樂園 (路加福音 23:43)。<sup>32</sup>他的靈維入聖父那裡去 (路加福音 23:46)。

三位一體的每一位成員對基督復活都有份。三天之後,聖父的全能(使徒行傳2:24;羅馬書6:4;以弗所書1:20;歌羅西書2:12;帖撒羅尼迦前書1:10;彼得前書1:21),聖靈的全能(羅馬書1:4;8:11;彼得前書3:18),和聖子的全能把耶穌基督的人性從死裡復活(約翰福音2:18-21;10:14-18)。耶穌「藉著父的榮耀(大能),從死裏復活」(羅馬書6:4),把他屬人的靈歸回在墳墓裡的身體。他「按著靈性說復活了」(彼得前書3:18)當聖靈把他的魂歸回他的身體。聖子設計並且創造他自己復活的身體(歌羅西書1:16)。耶穌從墳墓裡出來(馬太福音28:6)他的靈和魂結合在一個榮耀,不朽的復活身體裡。他是唯一經過復活的人。復活的基督與他榮耀的身體保證所有信徒未來的復活和永生(哥林多前書15:22-23,54)。33

在降生為人期間基督人性的地位比天使低,但經過復活,升天,和「坐在父神的右邊」,他人性的地位變得比天使更優越 (希伯來書 1:4; 2:9)。他釘死在十字架上必須在他榮耀之前實現。十字架必須在冠冕之先。

#### 他的榮耀

他復活之後四十天 - 期間主「用許多的憑據,將自己活活的顯給使徒看」 - 他明顯地離開這地球,進入天堂 (使徒行傳 1:2-3,9-10)。如此基督顯示自己,是天堂上第一個復活的人,為有罪的人類成為完美和唯一父神能接納的犧牲 (希伯來書 9:24-28)。進入天堂之後,這神人「坐在高天至大者 [父神]的右邊」(希伯來書 1:3)。他在父神的右邊證明了他在人性上完全獲得父神的接納 (詩篇110:1;希伯來書 1:13)。坐在父神的右邊,榮譽的地方,基督繼續他的任務,作為我們的代求者,大祭司,和擁護者(希伯來書 7:25;8:1;約翰一書 2:1)。

作為三位一體可見的一位,耶穌基督,榮光顯現,居住在以色列人當中,在聖幕或廟宇內。他是以色列的神 (利未記 26:11-12),一朵光輝的雲彩在帳幕之上展示出他存在於聖所裡 (出埃及記 40:34-38)。在他降生為人期間,可看見的基督本人「築帳幕」或居住在人當中 (約翰福音 1:14)。在世的任務期間,他改變形像的榮耀顯現給彼得,雅各,和約翰 (馬太福音 17:1-5)。在他的升天以後,他住宿的聖幕轉移到信徒的體內 (約翰福音 14:20; 17:23, 26; 歌羅西書 1:27-29)。現在,我們在世和永恆都分享他的榮耀 (哥林多後書 3:18)。

<sup>32.</sup> 楴羅勃, Victorious Proclamation [勝利的公佈] (尚未有中文版)。。

<sup>33.</sup> 當信徒接受一個不再死亡,復活的身體時,復活就發生。這與聖經裡記載的復 甦事件不同,那是一個死的人從他能朽壞的身體恢復過來,但隨後再死 (約翰福音 11:43-44; 12:10)

#### 他的歸來

耶穌基督在天堂預備一個地方給教會年代的信徒,不同地稱作:他的新婦(啟示錄 19:7); 教會(約翰福音 14:1-3); 基督的身體(以弗所書 4:11-12); 和神的皇室家庭(彼得前書 2:9; 啟示錄 1:6; 5:10)。在地球上他的皇室家庭正當形成,在相信他的一刻,藉着聖靈的洗,把各個教會年代的信徒安置與基督結合(加拉太書 3:1-5,14,26-27; 以弗所書 4:4-5; 帖撒羅尼迦後書 2:13-14)。

在他的皇室家庭完成的月刻,基督將下降天堂,聚集所有教會年代的信徒,死去的和活着的,在空中與他相遇 (帖撒羅尼迦前書 4:16-17)。<sup>34</sup>當皇室家庭被會集和他永遠在一起時,所有的成員將會接受一個身體,像他的榮耀的復活身體 (哥林多前書 15:51-53; 腓利比書 3:21)。他的真實和不變保證他的諾言。所以,教會的復活成為每個信徒「幸福的希望」(提多書 2:13)。

於教會的復活或傳送七年之後,耶穌基督,由他的新娘,教會陪同下(帖撒羅尼迦前書 3:13;猶大書 14;啟示錄 19:14),將歸回地球如「閃電從東邊發出,直照到西邊」(馬太福音 24:27)。在他首次降臨時,他以卑微的身份來臨(腓利比書 2:5-8)被審判;在他第二次降臨,他將以大能和榮耀出現(馬太福音 24:30;26:64)來判斷,發起戰爭,和統治(啟示錄 19:11, 15-16)。眾目將看見天地之君主的歸來,他的眼睛如「火焰」,他頭上戴著許多冠冕(啟示錄 1:7;19:11-12)。

當撒但所有的勢力被擊敗後,千禧年的王國將建立在地球上,基督開始他永遠 正義的王朝。實實在在的一千年完善的環境終止後,他將在白色的大寶座前審 判所有非信徒(啟示錄 20:11-15),因他們拒絕基督為他們的救恩工作,將他們 判到火湖裡。然後,現今的宇宙將被毀滅(彼得後書 3:10),新天新地將被創 造。主耶穌基督將統治他永遠的王國(彼得後書 1:11),在父神的權威之下(啟 示錄 22:3)與他完美地結合在一起(哥林多前書 15:28)。「他的榮耀[將] 充滿全 地」(詩篇 72:17-19)。我們無比的基督,「被殺之羔羊」(啟示錄 13:8),實在 是「配得權柄,豐富,智慧,能力,尊貴,榮耀,頌讚的」(啟示錄 5:12)。

# 聖靈

#### 一位靈

一些拒絕三位一體這觀念的人,把聖靈的地位降低,視他不外是一種感化力, 正如有些人把聖子看為人而已。由於他的無形體,和缺乏物質就不使他的地

<sup>34.</sup> 楴羅勃、*The Divine Outline of History* [神的歷史綱要: 事件發生的次序以及教會] (尚未有中文版)、134-37。

位低於聖父,因聖父也是看不見的。英文翻譯  $\pi v \epsilon \delta \mu \alpha$  (pneuma) 為「鬼魂」,是引人誤解的翻譯,意謂「靈」。希臘文沒有鬼魂這個字。最接近的是  $\phi \acute{\alpha} v \tau \alpha \sigma \mu \alpha$  (Phantas ma, 馬太福音 14:26),意謂「幽靈」。但這個字從未被使用在三位一體的第三位上。聖靈是確實的一位,正如聖父和聖子一樣是個別的一位 (哥林多後書 13:14; 彼得前書 1:2)。

聖靈在新舊約聖經裡的許多稱號表明了他的神聖,和顯露他與三位一體其他成員的關係。關於他的品性,他被稱為「聖善的靈」(羅馬書 1:4),「賜生命聖靈」(羅馬書 8:2),「"知識的靈」(以賽亞書 11:2),和「真理的聖靈」(約翰福音 14:17)。那些稱號如「神的靈」和「我們神的靈」(創世紀 1:2;馬太福音 3:16;哥林多前書 6:11)和「你們父的靈」(馬太福音 10:20)連起聖靈與聖父的關係,而「基督的靈」和「耶穌基督之靈」(羅馬書 8:9;腓利比書 1:19),「他兒子的靈」(加拉太書 4:6),和「主的靈」(使徒行傳 5:9)則連起他與聖子的關係。 這些稱號並非指他僅僅是神的品性。沒有品性是選用代名詞「他」和「他的」。沒有品性可以「引導你們明白一切的真理」(約翰福音 16:13-15)或恢復和授予生命(創世紀 1:2;約伯記 33:4)。這些稱號表明聖靈是一個分開和不同的一位。

「靈」這名詞跟他個別獨特的角色有關,因為聖父和聖子也是個靈 (約翰福音 4:24)。聖靈是神看不見的力量,是表達神聖大能的一位。因次在地球上他顯露神的計劃,是執行基督徒生活方式的代理。

聖靈的角色不能與三位一體的其他成員混在一起。

主就是那靈; 主的靈在哪裡, 那裡就得以自由。

(哥林多後書 3:17)

「主就是那靈」指的是聖靈,不是三位一體的第二位。「主就是那靈」斷言第三位的神聖。這句從不意謂聖靈取代住宿在信徒體內復活的基督 (羅馬書 8:10;加拉太書 2:20;歌羅西書 1:27)。不能把一位的活動歸咎於另一位。他們是分開和不同的,他們倆位是相等地與信徒存在,和存在於信徒裡。

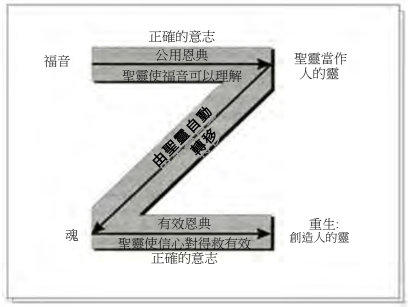
# 他對人類的任務

在審判和毀滅地球原來的創造以後,舊約聖經把更新或恢復地球的工作歸功給 聖靈 (創世紀 1:2; 約伯記 26:13; 詩篇 104:30)。<sup>35</sup> 為了避免人類將地球歸還混 亂,聖靈,作為神的力量,約束罪孽 (帖撒羅尼迦後書 2:6-7)。這是神給人類 的「公用恩典」好處之一。另外一個公用恩典的好處發生在福音傳道時。因為

<sup>35.</sup> 楴羅勃, Creation, Cha, and Restoration [創造, 混亂, 和修復], 12-13。

每個人隨着亞當墮落以後出生,出生時靈性上都是死的 – 沒有有人的靈,聖靈 作為人缺掉的靈以便能理解福音的屬靈知識 (哥林多前書 2:14b)。<sup>36</sup>

當靈性上死亡的人願意傾聽福音的訊息時,聖靈說服的任務使訊息清楚 (約翰福音 16:7-11)。如果那人,透過相信耶穌基督,作出正確的反應,聖靈承認那信念,藉着他「有效恩典」的任務,使得救有效(以弗所書 2:8)。



拯救的技巧

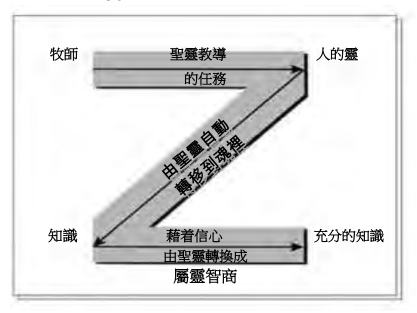
### 他對信徒的任務

聖靈是神的話語、也稱為基督的心意、的神聖作者 (哥林多前書 2:16; 希伯來書 3:7)。聖靈不僅保證話語原文的準確 (撒母耳記下 23:2; 提摩太後書 3:16; 彼得後書 1:20-21)、他還教導信徒 (約翰福音 14:26; 15:26)。單靠我們人的智力是無法領會屬靈的知識。聖靈為我們有限的理性提供必要的屬靈智力來瞭解神無限智慧的顯示。<sup>37</sup> 這教導的任務把教義在學術上的「知識」、希臘文名為

<sup>36.</sup> 亞當在創造時持有三部份: 肉體、 魂、 和人的靈。 當他犯罪之後、 他變成兩部份: 肉體和魂。人的靈只能經過聖靈重生的任務才可獲得。屬靈誕生的神學名詞是重生、或是「再生」、當任何人、為永恒的救贖相信耶穌基督的一刻、永生就歸咎給他。當聖靈創造一個人的靈時、一個重生的人在靈性上從死轉為活。由於從處女懷孕、耶穌基督在人類歷史上是唯一的例外。因為耶穌的出生正如亞當被創造時一樣、持有三部份、因此他出生時靈性是活的。請參閱楴羅勃、 The Barrier [障礙] 、 11-12。

<sup>37.</sup> 稀羅勃、The Integrity of God [神的正直] (尚未有中文版)、附錄 A。

γνῶσις (gnosis) ) (以弗所書 3:19), 轉換為充分理解的「知識」或 έπιγνωσις (epignosis , 以弗所書 4:13; 彼得後書 1:8。 (gnosis) , 學術上的「知識」沒有屬 靈的好處。唯有 epignosis, 「充分理解」的知識才能應用於基督徒的生活中。



雖然從開始時聖靈已經在世界裡,他的任務跟着時代而變化。無論在那個歷史期間他的職責都是重要的,然而他的工作在舊約和新約時代有着明顯的區別。在舊約期間,神的至尊對執行特別任務和責任的某些人,有限制地給他們聖靈的使能的力量,或賦與聖靈的存在:<sup>38</sup>如領導人(創世紀 41:38; 民數記 11:17, 25; 27:18),聖幕的巧匠(出埃及記 35:30-35),士師(士師記 3:10),國王(撒母耳記上 10:10; 16:13),和先知(但以理書 4:8; 撒迦利亞 4:3-6)。聖靈可以藉着請求來得着(列王記下 2:9-10)。但由於持久在屬肉體的狀態裡,聖靈能從信徒身上被除去(詩篇 51:11)。<sup>39</sup>

在教會年代聖靈的工作是神的恩典獨特的顯示。以前聖靈從未在每個信徒裡完成過以下五項超自然的工作。這些工作包括五個在拯救時聖靈對信徒的任務。

<sup>38.</sup> 優質的賦予是把聖靈的力量暫時贈給某些舊約時代的信徒,設計來供給他們必要的智慧,教義,領導,和行政,技巧,預言,或表達能力,好叫他們能為客戶國家以色列服務 (出埃及記 31:2-5; 詩篇 63:11)。

<sup>39.</sup> 永久在屬肉體的狀態中是持續拒絕使用反彈步驟的結果。

- 1. 聖靈的洗把我們安置與基督結合,使各個教會年代的信徒成為基督身體的一部分,教會,神的皇室家庭(哥林多前書 12:13; 彼得前書 2:9)。
- 2. 聖靈的住宿在內把信徒的身體變換成一個廟宇為了同時讓耶穌基督住宿在 內 - 榮光顯現 (羅馬書 8:9-11; 哥林多前書 3:16; 6:19-20; 哥林多後書 6:16; 比較, 歌羅西書 1:27-29)。
- 3. 聖靈的充滿是給基督徒生活的力量和與神建立暫時相交的答案。
- 4. 聖靈的印記擔保各名皇室家庭的成員永恆的保證 (以弗所書 1:13; 4:30)。
- 5. 一件屬靈的恩賜贈給每個信徒好叫他能在世上擔任皇族 (哥林多前書 12:4-11; 以弗所書 4:11)。

擁有這五個祝福,現今的信徒就有着歷史上最非凡的屬靈的特權。這些特權主要的目的是榮耀主耶穌基督。(約翰福音 16:14; 加拉太書 5:22-23)。至於這個目的是否能履行,就取決於信徒對有關聖靈的充滿和「充分」知識應用的意志選擇。聖靈的充滿是每個信徒被命令去達到的絕對狀態,為基督徒的生活添加力量 (以弗所書 5:18)。聖靈的充滿會在任何時間因犯罪而失去,但經過認罪後可以立即復回 (約翰一書 1:9)。相反的是,聖靈的住宿在內是一個永久的情況,沒有命令去達成,而是在聖經裡代表為所有信徒完成的事實。 <sup>10</sup> 屬靈恩賜作用的最高效率也取決於聖靈使能的力量和留存於信徒魂裡的聖經教義。唯有在聖靈的充滿之下,屬神的善行才能在基督徒生活中產生(哥林多前書3:12-13)。這固有價值的善行,「金,銀,寶石」是唯一的工作經得起時間的考驗和得到在永恆的賞賜(哥林多前書3:14)。因此,聖靈,經常被忽略和未被承認,但像其他兩位主宰一樣是莊嚴和全能的。

#### 剛開始

若要愛神,你必須知道他是誰和他是什麼。你只能在他的話語中,學到什麼神 顯露關於他自己的程度上,認識神。明白誰和什麼是神,依靠他完美的性格, 彼此在患難和繁榮中建立信心,內在平安,和屬顯力量的基礎。

這個課程只是探索三位一體無限的深度和偉大的開始。每次聖經檢查神的性格都說明主宰裡每名成員精采的各方面。每次檢查他們各自的角色時都揭露活出基督徒生命關鍵的資源。

神呈現所有真理「藉著聖靈;因為[人的]靈參透[聖經的]萬事,就是神深 奧的事也參透了」。當你「在我們主救主耶穌基督的恩典和知識上有長進」, 你就能對愛三位一體的神,事奉他的動機和尊敬他的容量有所發展。

<sup>40.</sup> 稀羅勃、*The Divine Outline of History* [神的歷史綱要:事件發生的次序以及教會](尚未有中文版)、131-33。

# 聖經索引

## 舊約

| 創世       | 記        | 出埃及記     |    |
|----------|----------|----------|----|
| 1:1      | 3, 9, 20 | 3:2      | 3  |
| 1:2      | 3,26     | 3:2-6    | 10 |
| 1:26     | 3, 20    | 3:14     | 9  |
| 1:27     | 3        | 13:21    | 3  |
| 2:7      | 23       | 14:19    | 3  |
| 2:17     | 23       | 15:11    | 6  |
| 3:22     | 3        | 19:10-16 | 6  |
| 5:3      | 6        | 23:20-23 | 3  |
| 5:3-5    | 23       | 24:9-11  | 3  |
| 6:3      | 14       | 31:2-5   | 28 |
| 11:7     | 3        | 32:34    | 3  |
| 16:7-13  | 3        | 33:2     | 3  |
| 16:10    | 23       | 35:30-35 | 28 |
| 17:1     | 11       | 40:34-38 | 24 |
| 18:1     | 10       |          |    |
| 18:1-33  | 3        | 利未記      |    |
| 22:11    | 23       | 11:44-45 | 6  |
| 32:24-32 | 3        | 19:2     | 6  |
| 41:38    | 28       | 26:11-12 | 24 |
|          |          |          |    |

# 舊約

|                  | 民數記       |             |                  | 尼希米記     |                |
|------------------|-----------|-------------|------------------|----------|----------------|
| 6:24-26          |           | 3           | 9:33             |          | 62             |
| 11:1             | -         |             |                  | 約伯記      |                |
|                  |           | 28          |                  | 织7.1日 EC |                |
|                  |           |             |                  |          |                |
| 20:1             |           | 3           | 26:13            |          | 26             |
| 23:19            |           | 11          | 28:25- <u>27</u> |          | 20             |
| 27:18 _          |           | _ 28        |                  |          |                |
|                  | 申命记       |             | 27.22            |          | _              |
| 4:10             |           | 10          | 37:23<br>38:11   |          | $\frac{6}{20}$ |
| 1 20             |           |             | 36.11            |          | 20             |
| 32:4             |           | <del></del> |                  | 詩篇       |                |
| J2. <del>4</del> |           |             | 2:2              |          | 23             |
|                  | 士師記       |             |                  |          | 5              |
| 2:1-4            |           | 3           | 2:7              |          | 21             |
|                  |           |             | 8:4              |          | 9              |
| 6:11-24          |           |             | 12:6             |          | 12             |
| 13:17-23         |           |             | 19:9             |          | 6              |
|                  | 撒母耳記上     |             | 25:8             |          | 6              |
|                  | 拟马中记上     |             | 33               |          | 5              |
|                  |           |             | 33:4             |          | 12             |
| 16:13            |           | 28          | 33:4-5 <u> </u>  |          |                |
|                  | 撒母耳記下     |             | 33:11            |          | 11             |
| 22.2             |           | 27          | 47.0             |          | 4              |
| 23:2             |           | 27          | 47:2             |          | 4              |
|                  | 列王記上      |             | 51:11            |          | 6<br>28        |
| 8:10-11          |           | 10          |                  |          |                |
| 8:56             |           | <u> </u>    |                  |          |                |
| 0.50             |           | 11          | 83:18            |          | 5              |
|                  | 列王記下      |             |                  |          |                |
| 2:9-10           |           | 28          |                  |          |                |
| _                | 歴 / □→ 1. |             |                  |          |                |
|                  | 歷代志上      |             | 93:1             |          | 4              |
|                  |           | 7           | 100:5            |          | 12             |
| 29:11            |           | 4           | 102:27 _         |          | 9,11           |
|                  | 歷代志下      |             | 104:30           |          | 26             |
|                  |           | _           | 110:1            |          | <u>1, 24</u>   |
|                  |           |             | 113:5-6          |          | 10             |
| 20:6             |           | 4           | 118:1-4          |          | 7              |
|                  |           |             | 118:29           |          | 7              |

# 舊約

| 119:68            | _ 6        | 55:8-9           |              | 10     |
|-------------------|------------|------------------|--------------|--------|
| 136:1-26<br>138:8 | - 7<br>- 7 | 64:6             |              | 6      |
| 148:6<br>箴言       | 15         | 64:8             | 耶利米書         | 3      |
| 8:29              | 20         | 23:6             |              | 6      |
| 以賽亞書              |            | 23:23-24<br>50:7 |              | 10     |
| 2:2               | 6<br>10    | _                | 耶利米哀歌        |        |
| 6:1               | 10         | 3:22-23          |              | 11, 18 |
| 6:1-3<br>6:3      | 18<br>20   |                  | 但以理書         |        |
| 6:5               | 18         | 4:8              |              | 28     |
| 6:8               | 3          | 9:25             |              | 23     |
| 7:14<br>9:6       | 21<br>11   |                  | 何西阿書         |        |
| 11:2 3, 10,       |            |                  |              |        |
| 30:18             | 15         | 12:4             |              | 3      |
| 40:26<br>42:1     | 11<br>11   |                  | 撒迦利亞書        |        |
| 45:21             | 6          | 4:3-6            |              | 28     |
| 46:7              | 4          | 4:6              |              |        |
| 48:16 3, 4, 51:8  | 22<br>6    |                  | 瑪拉基書         |        |
| 53:4-6            | 21         | 3:6              | - wa 1 TO CE | 11     |

# 新約

| 馬                                     | 太福音         |    | 1:37      | 11                   |
|---------------------------------------|-------------|----|-----------|----------------------|
| 1:18                                  |             | 6  | <u> </u>  | 16                   |
|                                       |             | 22 |           |                      |
|                                       |             | 21 |           |                      |
|                                       |             | 22 | 3.22      | 19                   |
|                                       |             | 19 | 4:1       | 16                   |
|                                       |             | 19 | 4:14      | 16                   |
| 3:15 1/<br>3:15                       |             | 18 |           | 16                   |
|                                       | <u>1</u> 9, |    |           | 11                   |
| 3:17                                  | <u></u>     | 19 | 9.29-35   | 23                   |
|                                       | _           | 11 | 18:19     | 6                    |
| 4.0                                   |             | 22 | 19:10     | 22                   |
|                                       |             | 10 | 23:43     | 24                   |
|                                       | _           | 5  |           | 23                   |
|                                       |             | 21 | 23:46     | 22, 24               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | _           | 10 | 23:50-53  | 24                   |
|                                       |             | 22 | 23.00 00  |                      |
| 10.00                                 |             | 26 |           | 約翰福音                 |
|                                       |             | 10 |           | #3141HI              |
| 10 10                                 |             | 16 | 1:1       | 9, 22                |
|                                       |             | 16 | 1:1-3     | , -3                 |
| 14:26                                 |             | 26 |           | 22                   |
|                                       |             | 24 |           | 23                   |
|                                       |             | 19 |           | 23                   |
|                                       |             | 25 | 1:12      | 21                   |
| 0.4.00                                |             | 25 | 1:14      | 9, 10, 21-22, 23, 24 |
| 26:64                                 |             | 25 |           | 7                    |
| 27:46                                 | 22,         | 23 | 1:18      | 21, 22, 23           |
| 20.0                                  |             | Z4 | 1:33-34   | 19                   |
| 28:18                                 | 5,          | 22 | 2:18-21   | 24                   |
| 28:19                                 | 5,<br>1, 4, | 19 | 2:25      | 10                   |
| 28:20                                 |             | 10 | 3:16      | 7, 8, 12, 16, 21     |
|                                       |             |    | 3:16-17   | 8                    |
| 馬                                     | 可福音         |    | 3:18      | 12, 21               |
|                                       |             |    | 3:34      | 11, 16               |
| 2:7                                   |             | 22 | 3:36      | 9                    |
| 9:2-8                                 |             | 23 | 4:6       | 22                   |
| 段                                     | 加福音         |    | 4:24      | 26                   |
|                                       |             |    | 4:25-26 _ | 23                   |
|                                       |             | 23 |           | 13                   |
| 1:35                                  |             | 16 | 5:17      | 11                   |
|                                       |             |    |           |                      |

# 新约

| 5:18     | 22          | 17:3       | 12    |
|----------|-------------|------------|-------|
| 5:22     | _ 22        | 17:5       | 21    |
| 5:23     |             | 17:11      | 7     |
| 5:26     |             | 17:23      | 24    |
| 5:27     |             |            | 3, 21 |
| 6:38     |             | 17:25      | 6     |
| 6:46     |             | 17:26      | 24    |
| 6:65     |             | 18:4       | 10    |
| 7:28     | 12          | 19:28      | 22    |
| 8:23     |             | 19:30      | 23    |
| 8:28     |             | 20:17      | 22    |
| 8:29     |             | 20:31      | 16    |
| 8:42     | - 21        |            |       |
| 8:44     |             | 使徒行傳       |       |
| 8:45-46  | 10          | 1:2-3      | 24    |
| 10:14-18 | <del></del> | 1:8        |       |
| 10:28    | 22          | 1:9-10     |       |
| 10:30    | 1, 4        | 1:24       |       |
| 10:33    | 22          | 2:24       |       |
| 11:43-44 | 24          | 2:38       |       |
| 12:10    | 24          | 2:41       | _ 19  |
| 12:31    | 5           | 5.9        | 26    |
| 12:37-41 | 10          | 7:30-35    | _ 3   |
| 12:39-41 | 3           | 8:36-38 16 | 5, 19 |
| 14:1-3   | 25          | 10:38      | _ 16  |
| 14:2     | 17          | 16:31      | 16    |
| 14:6     | _ 12        | 17:27-28   | 10    |
| 14:9     | 22          | 羅馬書        |       |
| 14:9-10  | 3           |            |       |
| 14:16    | 11          | 1:1-4      | _ 22  |
| 14:17    | 26          | 1:2-6      | 9, 22 |
| 14:20    | 10, 24      | 1:4 11, 2  | 4,26  |
| 14:23 2  | 20, 21      | 1:19-20    | 1     |
| 14:24    | 20          | 1:20       | 11    |
| 14:26    | 17,27       | 2:11       | _ 6   |
| 15:26    | 27          | 3:24-26    | 7, 8  |
| 16:7-11  | 7, 27       | 3:26       | 7     |
| 16:8     | 1 /         |            | 3, 23 |
| 16:8-11  |             | 5:12 8, 15 | ), 23 |
| 16:1     | 5           | 6:4        | 24    |
| 16:13-15 |             |            | 5, 15 |
| 16:14    | 29          | 6:23       | 16    |

| 7:5                 | 6, 15           | 3:18             | 24               |
|---------------------|-----------------|------------------|------------------|
| 7:8-20              | 6               | 4:6              | 21,23            |
| 7:18                | 6, 15           | 5:7              |                  |
| 8:2                 | 26              | 5:2              | 6, 8             |
| 8:3-4               |                 | 6:16             | 29               |
| 8:9                 | _ 26            | 11:31<br>13:14   | 21               |
| 8:9-11              | _ 29            | 13:14            | 4, 26            |
| 8:1                 |                 | GALATIANS 加拉太書   | t<br>Î           |
| 8:1                 | _ 24            |                  |                  |
| 8:15                | $\frac{21}{22}$ | 2:20             | $\frac{26}{25}$  |
| 11:36               |                 | 3:1-5            | 25               |
| 14:1<br>15:1        | _ 10<br>11      | 3:14<br>3:20     | $-\frac{25}{4}$  |
|                     |                 |                  | $-\frac{4}{21}$  |
| 1 CORINTHIANS 哥林多前書 |                 | 3:26<br>3:26-27  | $-\frac{21}{25}$ |
| 1:30                | 7               | 4:4              | $-\frac{23}{23}$ |
| 2:10-12             |                 | 4:6              | $\frac{25}{26}$  |
| 2:10 12             |                 | 4:6-7            | $-\frac{20}{21}$ |
| 2:13-14             | <del>-</del> 7  | 5:22-23          |                  |
| 2:14                |                 | EPHESIANS 以弗所書   |                  |
| 2:16                |                 | EFFIESIANS 以为所言  | Î                |
| 3:12-13             | 29              | 1                | 20               |
| 3:14                | 29              | 1:2              | 20               |
| 3:16                | 29              | 1:3              | 17, 21           |
| 6:11                | • •             | 1:4              | 20               |
| 6:19                | 10              | 1:4-6            |                  |
| 6:19-2 <u>0</u>     | 29              | 1:5              | 21               |
| 8:6                 | 20              | 1:11             | 11               |
| 10:2                | _ 19            | 1:13             | 29               |
| 11:3                | $\frac{20}{20}$ | 1:20             | 24               |
| 12:4-11             | 29              | 2:1              | 8                |
| 12:11<br>12:13      | 5               | 2.2              | $-\frac{7}{27}$  |
| 1.5.00              | 19, 29          |                  |                  |
|                     |                 | 2:8-9<br>3:11 4, | 21               |
| 15:22-23<br>15:28   | 25              | 2.14 15          | 2.1              |
| 15.51.50            |                 | 2 10             |                  |
| 15:51-53            |                 | 3:19             |                  |
| 15:54               | _ 24            | 4:4-5            | 25               |
| 2 CORINTHIANS 哥林多   | 後畫              | 4:6              | 20, 21           |
| 2 COMMITMANO        | <b>久</b> 日      | 4:11             | 29               |
| 1:3                 | 21              | 4:11-12          | 25               |
| 3:17                | 26              | 4:13             | 28               |
| J.11                |                 | 1.13             |                  |

| 4:22                   | 6               | T            | TTUS       | 提多書       |
|------------------------|-----------------|--------------|------------|-----------|
| 4:30                   | 29              |              |            |           |
| 5:18                   | 5, 29           | 2:13         |            | 25        |
| PHILIPPIANS 腓立比書       |                 | 3:5          |            | 18        |
|                        |                 |              | HEBREWS    | 希伯來書      |
| 1:19                   | 26              |              | TILDICE WS |           |
| 2:5-8                  | 25              | 1:2          |            | 3,21      |
| 2:5-11                 | _ 5             | 1:2-3        |            | 9         |
| 2:6                    | 21              | 1:3          |            | 7, 22, 24 |
|                        | 1, 22           | 1:4          |            | 24        |
| 2:7                    | 22              | 1:13         |            | 24        |
| 2:11                   | $-\frac{5}{25}$ | 2:9          |            | 24        |
| 3:21                   | 25              | 2:18 _       |            | 22        |
| COLOSSIANS 歌電工書        |                 | 3:7          |            | 27        |
| COLOSSIANS 歌羅西書<br>1:3 | 21              | 4:15<br>5:5  |            | 22<br>22  |
|                        | 3, 24           | 6:17-19      | <u> </u>   | 11        |
|                        | 1, 23           | 7:25         | ·          | 24        |
|                        | 0, 26           | 7:25<br>7:26 |            | 6         |
|                        | 4, 29           | 8:1          |            | 24        |
| 2:9                    | 22              | 9:14         |            | 16        |
| 2:12                   | 24              | 9:16         |            | 21        |
| 1 THESSALONIANS        |                 | 9:24-28      | 8          | 24        |
| 帖撒羅尼迦前書                |                 | 9:28         |            | 21        |
| 1:10                   | 24              | 10:5         |            | 5         |
| 3:13                   | 25              | 10:7         |            | 14        |
| 4:14-17                | 17              | 10:9         |            | 16        |
| 4:16-17                | 25              | 10:10        |            | 5         |
| 2 THESSALONIANS        |                 | 11:1         |            | 2         |
| 帖撒羅尼迦後書                |                 | 11:30-3      | 31         | 7         |
| 1:7-9                  | 19              | 12:5-1       | 1          | 22        |
| 2:6-7                  | 26              | 12:23        |            | 7         |
| 2:13-14                | 25              | 13:5         |            | 10        |
| 1 TIMOTHY 提摩太前書        | <u>+</u>        | 13:8         |            | 11        |
|                        |                 |              | JAMES 雅    | 各書        |
| 1:5                    | 4               |              | τ          |           |
| 3:16 9, 22             | 2, 23           | 1:17         |            | 11        |
| 2 TIMOTHY 提摩太後書        | <u>+</u>        | 2:19         |            | 4         |
|                        |                 | 4:14         |            | 9         |
| 2:13                   | 11              | 1 F          | PETER      | 彼得前書      |
| 3:16                   | 27              | 1.2          |            |           |
| 4:8                    | 7               | 1:2          |            | 26        |
|                        |                 | 1:3          |            | 21        |

# 聖經索引

| 1:4        | 21              | 5:7               |                | 12       |
|------------|-----------------|-------------------|----------------|----------|
| 1:1        | 21              | 5:1               |                | 9        |
| 1:20       | 4               |                   | ※十事            |          |
| 1:21       | 24              |                   | 猶大書            |          |
| 2:9        | 25, 29          | 1:4               |                | 25       |
| 2:2        | 8, 23           |                   | 啟示錄            |          |
| 3:1        | 24              |                   | <b>川</b> 文/下東水 |          |
| 彼得後書       |                 | 1:6               |                | 25       |
|            |                 | 1:7               |                | 25       |
| 1:8        | 28              | 1:8               |                | 9        |
| 1:1        | 25              | 3:7               |                | 7        |
| 1:20-21    | 27              | 4:8               |                | 7, 11    |
| 3:10       | 25              | 5:10              |                | 25       |
| 3:18       | 17              | 5:12              |                | 25       |
| 約翰壹書       |                 | 6:10              |                | 7        |
|            |                 | 13:8              |                | 25       |
| 1:2        | 9               | 15:3              |                | 12       |
|            | , 22, 29        | 19:6              |                | 5, 11    |
| 2:1        | 6, 24           | 19:7              |                | 25       |
| 2:2        | $-\frac{6}{21}$ | 19:11             |                | 25       |
| 3:5<br>4:8 | $\frac{21}{7}$  | 19:11-12<br>19:14 |                | 25       |
| 4:9        |                 | 19.14<br>19:15-16 |                | 25<br>25 |
| 4:9-10     | ${23}$          | 20:11-15          |                | 25       |
| 4:15       | $\frac{23}{20}$ | 21:4              |                | 23<br>17 |
| 4:16       | — <sup>20</sup> | 22:3              |                | 25       |
|            |                 |                   |                |          |